# INDISCHE SCHRIFTEN

Band 1

## ŚĀRADĀ

Deskriptiv-synchrone Schriftkunde zur Bearbeitung kaschmirischer Sanskrit-Manuskripte

Auf der Grundlage von Kuśalas *Ghaṭakharpara-Gūḍhadīpikā* und unter graphischer Mitwirkung von Eva Slaje

von

WALTER SLAJE



Dr. Inge Wezler Verlag für Orientalistische Fachpublikationen Reinbek 1993



### INDISCHE SCHRIFTEN

#### Band 1

## ŚĀRADĀ

Deskriptiv-synchrone Schriftkunde zur Bearbeitung kaschmirischer Sanskrit-Manuskripte

Auf der Grundlage von Kuśalas *Ghaṭakharpara-Gūḍhadīpikā* und unter graphischer Mitwirkung von Eva Slaje

von

WALTER SLAJE

Dr. Inge Wezler Verlag für Orientalistische Fachpublikationen Reinbek 1993

## ISBN 3-88587-016-9

## Alle Rechte vorbehalten

Ohne ausdrückliche Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, das Werk oder einzelne Teile daraus nachzudrucken oder auf fotomechanischem Wege (Fotokopie, Mikrokopie etc.) zu vervielfältigen.

© by Dr. Inge Wezler Verlag für Orientalistische Fachpublikationen, Reinbek Druck & Kopie, Hamburg Printed in Germany

## Inhalt

| Einleitung                                                |
|-----------------------------------------------------------|
| Literaturverzeichnis 7                                    |
|                                                           |
| A. Handschriftenkundliches                                |
| 1. Herkunft, Name und Entwicklung der Śāradā-Schrift 15   |
| 2. Kaschmirische Handschriften                            |
| 2.1. Beschreibstoff                                       |
| 2.2. Schreiben, Schreibgerät                              |
| 2.3. Titel                                                |
| 2.4. Foliierung                                           |
| 2.5. Datierung                                            |
| B. Schriftkundliches                                      |
| 1. Schrifttabellen 26                                     |
| 1.1. Initialvokale und °diphtonge 26                      |
| 1.2. Mātrkās 27                                           |
| 1.3. Visarga etc                                          |
| 1.4. Vokalisierung                                        |
| 1.5. Struktur und Vokalisierung von Ligaturen 35          |
| 1.6. Semi-homographe Akṣaras 43                           |
| 1.7. Verschreibungen 46                                   |
| 1.8. Zahlzeichen 46                                       |
| 1.9. Tabelle der Akṣaras des Textes                       |
| 2. Text: Ghaṭakharpara-Gūḍhadīpikā (ÖNB Cod.Sanskr.23) 59 |
| 2.1. Noten zum Text                                       |



#### Einleitung

Die Untersuchung bzw. die Herausgabe von Sanskrit-Quellen stellt Indologen sehr häufig vor das Problem, in verschiedenen indischen Schriften handschriftlich überlieferte Texte lesen zu müssen.

Sieht man einmal von den zentralasiatischen Funden indischer Handschriften ab, die eine ganz bestimmte, etwa im 14. Jh. n. Chr. vor allem durch die islamische Eroberung gewaltsam beendete schriftliche Tradition bezeugen, und die uns im Gegensatz zu der bis in die jüngste Zeit lebendig gebliebenen Überlieferung des Subkontinents in einer quantitativ zwar weit geringeren, durch ihr relativ höheres Alter aber sehr wertvollen Anzahl von Fragmenten erhalten ist, so gibt es von der Zeit von etwa dem 14. Jh. an Sanskrit-Handschriften in praktisch jeder der zu dieser Epoche bereits entwickelten Regionalschriften Indiens.

Aus der großen Zahl dieser Handschriften¹ ragen - gemessen an ihrer Häufigkeit - besonders die in Devanāgarī², Śāradā und Grantha geschriebenen hervor. Während die Devanāgarī jedem Indologen durch den Gebrauch gedruckter Werke wohlvertraut ist, und es im allgemeinen keiner besonderen Mühe mehr bedarf, auch in Handschriften entsprechende Silben wiederzuerkennen, so gilt dies nur in sehr beschränktem Maße für die Grantha-Schrift, die sich in den Druckwerken nicht durchsetzen konnte, und die in Europa daher nur selten begegnet. Die Śāradā-Schrift dagegen, die zwar Akṣara für Akṣara mit der Devanāgarī korrespondiert, sich aber in der Form von ihr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Norden und Westen meist in (Deva-)Nāgarī bzw. in einer ihrer Varianten oder in Śāradā geschrieben, im Osten auch in Bengalī oder Oriyā, im Süden vor allem in Grantha oder Telugu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Historische Paläographie der Nāgarī von Singh 1991.

unterscheidet, blieb ausschließlich dem handschriftlichen Gebrauch vorbehalten.

Die Zielsetzung der vorliegenden Anleitung beschränkt sich nun darauf, dem Sanskritisten ein rasches Einarbeiten in den Umgang mit Śāradā-Manuskripten zu ermöglichen¹. Deshalb war diese Arbeit auch auf eine synchrone, deskriptive Schriftkunde einzuschränken. Eine diachrone, historische Paläographie der Śāradā ist hier nicht intendiert.

Diesem Anliegen und der Tatsache, daß der allergrößte Teil der erhaltenen Handschriften der Zeit des 15.-19. Jhs. entstammt, wird hier weiters durch die Beschränkung auf die Beigabe eines solchen Textbeispieles Rechnung getragen, das der genannten Periode zuzuordnen ist. Hat man sich mit ihm erst einmal vertraut gemacht, wird man auch im Duktus anderer Schreiberhände das betreffende Schriftzeichen rasch erfassen und richtig interpretieren können.

Bedingt durch die Mehrdeutigkeit einiger nahezu oder oft auch tatsächlich homographer Zeichen der Śāradā-Schrift ist der Rückgriff auf Lexikon, Grammatik oder Satzkonstruktion mitunter eine notwendige Voraussetzung für die Deutung der Schriftzeichen. Es bedarf daher auf jeden Fall eines wechselwirkenden Verfahrens von Schriftentzifferung und Textverständnis. Die Einübung dieses Verfahrens läßt sich am besten durch ausreichende Lektüre von Śāradā-Handschriften bewerkstelligen, bis schließlich durch die

a) Die Reproduktion des "Kashmirian Atharvaveda" [ca. 15. Jh.] (Bloomfield 1901), <sup>1</sup> Bislang liegen folgende Hilfsmittel vor:

b) K. Burkhards Tafeln im Anhang zur "Kaçmīrer Çakuntalā-Handschrift" (Burklasse). unter Heranziehung der Transkriptionen von Barret (1906).

c) George Griersons Tafeln von der Hand eines kaschmirischen Pandits des 19/20. (Grierson 1916) hard 1884).

d) L. Sanders historische Untersuchung der Turfanhandschriften (Sander 1968).
e) Kaul Deamhis historische Untersuchung der Turfanhandschriften (Sander 1968). Jhs.(Grierson 1916).

e) Kaul Deambis historische Paläographie der Śāradā (Deambi 1982).

gründliche Vertrautheit mit den Zeichen die Entscheidung über die richtige Interpretation bei Mehrdeutigkeit oft schon durch eine aus dem Textverständnis resultierende Erwartungshaltung bezüglich gewisser Endungen etc. gefällt werden kann.

Um ein solches "Einlesen" zu ermöglichen, enthält die auf die Textbeigabe bezogene Schrifttabelle (1.9) alle darin vorkommenden Zeichenverbindungen in einer mit der Schreiberhand völlig identischen Form. Dieses Verfahren soll zunächst einmal der Mühe der Abstraktion entheben, denn jede neue Schreiberhand erzwingt ja ein Abstrahieren bereits bekannter Zeichen. Das gewählte methodische Prinzip ist somit ein didaktisches, das sich allein an der Praxis, aber nicht an historischen Fakten - wie sie beispielsweise an einer chronologischen Anordnung datierter Handschriften deutlich gemacht hätten werden können - orientiert.

Der zu diesem Zwecke ausgewählte Text, das Ghaṭakharpara-Kāvya¹, liegt bereits mehrfach ediert vor². Der hier photomechanisch reproduzierte *Codex Sanskrit 28* der Österreichischen Nationalbibliothek in Wien³, von dem auch eine in der beigefügten Transkription ebenfalls berücksichtigte Devanā-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für Literargeschichtliches vgl. Pandey 1963:95-125; Lienhard 1984a: 110-113 und 1984b; Sternbach 1978:298; Warder 1974: Nr.1078.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> a) Ghaṭakarparam oder das zerbrochene Gefäß. Ein sanskritisches Gedicht, hrsg., übers., nachgeahmt u. erl. v. G.M. Dursch. Berlin 1828 (Rez. von F.Rückert *Jahrbücher f. wiss. Kritik* 1829:1, Sp.521-551. Vgl. auch 'Aus Rückerts Abhandlung über das Ghatakarpara' in *Indische Liebeslyrik*, hrsg. v. H.v.Glasenapp, München 1921: 275-284). b) The Ghaṭakarpara of Kālidāsa. With the comm. of Abhinavagupta. Ed. by Madhusudan Kaul Shastri. [Kashmir Ser. of texts and studies.67.] Srinagar 1945. c) Ghaṭakarparakāvyam. Manoramā hindīvyākhyayā samalaṅkṛtam. Vyākhyākāraḥ Śrīrāmapālaśāstrī. [Haridās saṃskṛt granthamālā.291.] Vārāṇasī 1971. d) B.Parlier: La Ghaṭakarparavivṛti d'Abhinavagupta. [Publications de l'Institut de Civilisation Indienne.39.] Paris 1975.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Manuskriptbeschreibung bei Slaje 1990: Nr.28.

garī-Abschrift in Bombay existiert<sup>1</sup>, enthält den bislang unpublizierten Kommentar *Gūḍhadīpikā* eines Kuśala(-miśra). Dieser nennt sich (Blatt 1<sup>2-4</sup> und 23<sup>2-4</sup>) Sohn des Bālakṛṣṇa, Enkel des Astronomen Śrīpati, Urenkel des Kṣemaṅkara, und datiert (23<sup>5-6</sup>) die Vollendung seines Kommentars mit (umgerechnet) Montag, 11. September 1690.

Trotz des vergleichsweise geringen zeitlichen Abstandes von höchstens 200 Jahren² zwischen dem im letzten Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts entstandenen Kommentar und der vorliegenden Abschrift durch Rājāna Ānandarāma (23°), ist der überlieferte Text bereits durch eine beträchtliche Anzahl von Korruptelen verderbt, die einen nicht geringen Aufwand an Emendierungsarbeit erforderlich machen. Gerade deshalb aber eignet er sich besonders für eine an der Praxis orientierte Einführung in die Arbeit mit indischen Handschriften, denn der sorglose, bereits von Al-Bīrūnī (11.Jh.) beobachtete und beschriebene³ Umgang indischer Schreiber mit Texten ist so charakteristisch, daß einst gerade fehlerfreie Kopien Georg Bühlers Verdacht auf 'Nachbesserung' erregten, als er sich in Kaschmir aufhielt um die Bestände an Handschriften zu erkunden und Abschriften zu erwerben⁴.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Devasthali 1944: Vol.2: No.2168: Ghaṭakarpara with Gūḍhadīpikā by Kuśalamiśra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Manuskript wurde von M.A. Stein im Jahre 1894 erworben, vgl. Slaje 1990:19, FN 21. Die Abschrift müßte demnach zwischen 1690 und 1890 durchgeführt worden sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "... the Indian scribes are careless, and do not take pains to produce correct and well-collated copies. In consequence, the highest results of the authors mental development are lost by their negligence, and his book becomes already in the first or second copy so full of faults, that the text appears as something entirely new ..." (Sachau 1910: 18f).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bühler 1877: 33-34.

Der Kommentator Kuśala(-miśra) nun, der mit seinen Explikationen allerdings nicht immer völlig zu überzeugen vermag, steht in der grammatischen Tradition des Sārasvata-Vyākaraṇa (SV). Diese Erkenntnis und viele weitere der Textherstellung dienliche Hinweise, die Eingang in die Annotierung der Transkription fanden, verdankt der Herausgeber zuallererst der sachkundigen und hilfreichen Unterstützung von Prof.Dr.A.Wezler (Hamburg), sodann aber auch brieflichen Mitteilungen der Herren Prof.Dr.A.Aklujkar (Vancouver), Prof.Dr.G.Cardona (Philadelphia), Prof.Dr.Michael Hahn (Marburg)¹ und Prof.Dr.Claus Vogel (Bonn). Als für die Textherstellung außerordentlich nützlich erwies sich die Kritik der Teilnehmer an einer komparatistischen Lektüre von Kuśalas Gūḍhadīpikā und Abhinavaguptas Ghaṭakarparakāvyavivṛti, die von Herrn Prof.Wezler im Wintersemester 1990/91 an der Universität Hamburg mit Hinblick auf die vorliegende Edition veranstaltet wurde.

Zu danken ist ferner der Alexander von Humboldt-Stiftung, die einen Forschungsaufenthalt an der Universität Hamburg und das Erscheinen dieser schriftkundlichen Einführung finanziell unterstützte, sowie der Direktion der Handschriftensammlung der Österreichischen Nationalbibliothek in Wien für die Genehmigung zur Reproduktion des Codex Sanskrit 28.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prof. Hahn mutmaßt (1.4.1992), daß Kuśalamiśra für seine Zitierungen ein bislang nicht bekanntes Chandaḥśāstra benutzt haben könnte.

Die Eingriffe<sup>1</sup> in die Transliteration des Textes:

- 1) Fettdruck für Eigennamen, Werktitel und yamakas.
- 2) Kursivdruck für Mūlatext, Pratīkas, Zitate und metrische Stellen im Kommentar.
- 3) Worttrennung, Markierung syntaktischer Einheiten, Großschreibung der Anfangsbuchstaben von Eigennamen.
- 4) Hervorhebung symbolischer Laute (anubandha) durch Hochstellung.
- 5) Tilgung <> von Überlieferungsverderbnissen; <<>>> = in Übereinstimmung mit der Bombayer Handschrift ("N")<sup>2</sup>.
- 6) Emendierung []; [[]] = in Übereinstimmung mit der Bombayer Handschrift ("N").
- 7) Identifizierung von Zitaten [].

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei der Ausführung der Punkte 5-6) ist der naturgemäße Faktor einer gewissen, bleibenden Unsicherheit zu berücksichtigen; Punkt 7) konnte nicht in allen Fällen befriedigend gelöst werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beschrieben bei Devasthali, vgl. oben S.4, FN 1. Wo es sich bei dieser Devanāgarī-Handschrift um tatsächliche Varianten, also nicht um Verschreibungen offenkundigster Art wie etwa mechanisch gesetzte Anusvāras, Visargas oder um die Berücksichtigung bzw. Nichtberücksichtigung von Sandhigesetzen etc. handelt, werden solche Lesarten in den Noten zur Transliteration mitgeteilt.

#### Literaturverzeichnis

Die Abkürzungen folgen dem Verzeichnis der Einführung in die Indologie (Darmstadt 1979), 267-272

| ARM               | (Halāyudha:) Halayudha's Abhidhanaratnamala. A      |  |  |  |  |  |
|-------------------|-----------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|                   | Sanskrit vocabulary, ed by Th. Aufrecht. London     |  |  |  |  |  |
|                   | 1861.                                               |  |  |  |  |  |
| Amarakośa         | (Amara:) Amarakośa. With the unpublished South      |  |  |  |  |  |
|                   | Indian commentaries Amarapadavivṛti of Lingyasū-    |  |  |  |  |  |
|                   | rin and the Amarapadapārijāta of Mallinātha. Crit.  |  |  |  |  |  |
|                   | ed. with introd. by A.A. Ramanathan. 1-3. Madras    |  |  |  |  |  |
|                   | 1971-1983. (The Adyar Library Series.101.)          |  |  |  |  |  |
| Barret (1906)     | Barret, LeRoy Carr: The Kashmirian Atharvaveda,     |  |  |  |  |  |
|                   | Book 1. JAOS 26,2 (1906), 197-295.                  |  |  |  |  |  |
| Bloomfield (1901) | Bloomfield, Maurice: The Kashmirian Atharvaveda     |  |  |  |  |  |
|                   | (School of the Paippalādas). Reproduced by chro-    |  |  |  |  |  |
|                   | matography from the Ms in the Univ. Library at      |  |  |  |  |  |
|                   | Tübingen. Ed by Maurice Bloomfield and Ri-          |  |  |  |  |  |
|                   | chard Garbe. [1-3.] Baltimore 1901.                 |  |  |  |  |  |
| Buehler (1877)    | Buehler, Georg: Detailed report of a tour in search |  |  |  |  |  |
|                   | of Sanskrit Mss made in Kaśmir, Rajputana, and      |  |  |  |  |  |

Central India. Bombay 1877.

200-202.

id., Eine Notiz über einige Sanskrit Mss aus Kaçmir

in der k.k. Hof-Bibliothek zu Wien. (Monatsberich-

te der PAW. Aus dem Jahre 1879.) Berlin 1880,

Buehler (1879 | 80)

| Buehler (1882)    | id., Über eine kürzlich für die Wiener Universität    |  |  |  |  |
|-------------------|-------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|                   | erworbene Sammlung von Sanskrit- und Prakrit-         |  |  |  |  |
|                   | Handschriften.(Sitzungsberichte der philosophhist.    |  |  |  |  |
|                   | Cl. der Kaiserlichen Akademie der Wiss. 29.) Wien     |  |  |  |  |
|                   | 1882, 563-579.                                        |  |  |  |  |
| Buehler (1888)    | id., Two lists of Sanskrit Mss together with some re- |  |  |  |  |
|                   | marks on my connexion with the search of Sanskrit     |  |  |  |  |
|                   | Mss. ZDMG 42 (1888), 530-559.                         |  |  |  |  |
| Buehler (1896)    | id., Indische Palaeographie von circa 350 a. Chr      |  |  |  |  |
|                   | circa 1300 p. Chr. Straßburg 1896. Grundr. 1,11.      |  |  |  |  |
| Buehler (1897)    | id., [Über Lineale oder "Faulenzer" zur Herstellung   |  |  |  |  |
|                   | von Manuskripten des westlichen und nördlichen        |  |  |  |  |
|                   | Indien]. (Anzeiger der Kaiserlichen Akademie der      |  |  |  |  |
|                   | Wiss. zu Wien, Philoshist. Cl. 34,8.) Wien 1897, 48-  |  |  |  |  |
|                   | 52.                                                   |  |  |  |  |
| Burkhard (1884)   | Burkhard, Karl: Die Kaçmīrer Çakuntalā-Hand-          |  |  |  |  |
|                   | schrift. (Sitzungsberichte der Kaiserlichen Akade-    |  |  |  |  |
| Burnell (1878)    | mie der Wiss, Philos -hist Cl. 107,2.) Wien 1004.     |  |  |  |  |
|                   | Burnell, A.C.: Elements of South-Indian palacogra-    |  |  |  |  |
|                   | phy from the 4. to the 17. century A.D 2.ed.          |  |  |  |  |
|                   | London 1878                                           |  |  |  |  |
| Deambi (1982)     | Deambi, B.K.Kaul: Corpus of Śāradā Inscriptions of    |  |  |  |  |
| Devasthali (1944) | Kashmir Doll: 1000                                    |  |  |  |  |
|                   | Devasthali, G.V.: A descriptive Catalogue of the      |  |  |  |  |
|                   | Sometimes and D =1 the monuscribis 112                |  |  |  |  |
|                   | the University of Bombay. Vol.1.2. Bombay.            |  |  |  |  |

| Dogra (1986)      | Dogra, Ramesh Chander: Jammu and Kashmir: A          |  |  |  |
|-------------------|------------------------------------------------------|--|--|--|
|                   | select and annotated bibliography of manuscripts,    |  |  |  |
|                   | books and articles from Rajatarangini to Modern      |  |  |  |
|                   | Times. London 1986.                                  |  |  |  |
| Dharaṇikośa       | (Dharaṇidāsa:) Dharaṇikośa of Dharaṇidāsa. Ed. by    |  |  |  |
|                   | E.D. Kulkarni. Pt 1. Poona 1968.                     |  |  |  |
| Dreyer (1986)     | Dreyer, Caren: Das Kāṭhaka-Gṛhya-Sūtra. Krit. Ed.    |  |  |  |
|                   | mit Anm. T.1. Stuttgart 1986. (ANISt 30.)            |  |  |  |
| Filliozat (1953a) | Filliozat, Jean: Paléographie. In: L'Inde classique. |  |  |  |
|                   | T.2. Paris 1953, 665-712.                            |  |  |  |
| Filliozat (1953b) | id., Notions de chronologie. In: L'Inde classique.   |  |  |  |
|                   | T.2. Paris 1953, 720-738.                            |  |  |  |
| Fuehrer (1884)    | Fuehrer, A.: Über indisches Bibliothekswesen. 1.     |  |  |  |
|                   | Zentralblatt für Bibliothekswesen 1,11 (1884), 430-  |  |  |  |
|                   | 442.                                                 |  |  |  |
| Gray (1950)       | Gray, Louis H.: The Narrative of Bhoja Transl.       |  |  |  |
|                   | from Sanskrit by Louis H. Gray. New Haven. (AOS.     |  |  |  |
|                   | 34.)                                                 |  |  |  |
| Grierson (1904)   | Grierson, George A.: On the modern Indo-Aryan        |  |  |  |
|                   | alphabets of North-Western India. JRAS (1904), 67-   |  |  |  |
|                   | 73.                                                  |  |  |  |
| Grierson (1916)   | id., On the Sarada Alphabet. JRAS (1916), 677-708.   |  |  |  |
| Hahn (1971)       | Hahn, Michael: Jñānaśrīmitras Vrttamālāstuti. Eine   |  |  |  |
|                   | Beispielsammlung zur altindischen Metrik Wies-       |  |  |  |
|                   | baden. (AF.33.)                                      |  |  |  |
|                   |                                                      |  |  |  |

| Hinüber (1989)   | Hinüber, Oskar von: Der Beginn der Schrift und frühe Schriftlichkeit in Indien. Mainz. (AWL 1989, |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | 11)                                                                                               |
| Janert (1955)    | Janert, Klaus Ludwig: Von der Art und den Mitteln                                                 |
|                  | der indischen Textweitergabe. Bericht über mündli-                                                |
|                  | che und schriftliche Tradierungsmethoden sowie die                                                |
|                  | Schreibmaterialien in Indien. Jahresarbeit dem                                                    |
|                  | Bibliothekar-Lehrinstitut des Landes Nordrhein-                                                   |
|                  | Westfalen zur Diplomprüfung für den Höheren                                                       |
|                  | Dienst an Wiss. Bibliotheken vorgelegt. [Köln]                                                    |
|                  | 1955/56.                                                                                          |
| Janert (1965)    | id., An annotated bibliography of the catalogues of                                               |
|                  | Indian manuscripts. P.1. Wiesbaden 1965. (VOH                                                     |
|                  | Suppl. 1.)                                                                                        |
| Kannaiyan (1960) | Kannaiyan, V.: Scripts in and around India. Madras                                                |
|                  | 1960.                                                                                             |
| Kaul (1954)      | Kaul, Jailal: Kashmiri alphabet. Pratāp 28,1 (1954),                                              |
|                  | 50-68.                                                                                            |
| Kaye (1927)      | Kaye, G.R.: The Bakhshālī Manuscript. P.1.2. Cal-                                                 |
|                  | cutta 1027 (ACI 42)                                                                               |
| Kielhorn (1889)  | Kielhorn, Franz: Kurze Mitteilungen zur indischen                                                 |
|                  | Chronologie. (NAWG 1889, 431-440.) [=Kl.Schr. 1                                                   |
|                  | (40.40) 40-0-0-0                                                                                  |
| Kielhorn (1891)  | (1969), 497-506.] id., A note on the Saptarshi Era. <i>LA</i> 20,6 (1891),                        |
|                  | 149-154. [=Kl.Schr. 2 (1969), 617-622.]                                                           |

| Kosambi (1948)   | Kosambi, D.D.: The Epigrams attributed to Bhartrhari. Including the Three Centuries. For the first time collected and crit ed. Bombay                                                                                  |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Lienhard (1984a) | me collected and crit. ed Bombay.  Lienhard, S.: A History of classical poetry. Sanskrit  - Pali - Prakrit. Wiesbaden. (HIL 3,1.)                                                                                      |
| Lienhard (1984b) | id., Ghaṭakarpara und Meghadūta: Einige Bemer-<br>kungen zum Alter des Botengedichtes. In: Amṛta-<br>dhārā. Prof. R.N. Dandekar Felicitation Volume.<br>Ed. by S.D. Joshi. Delhi, 247-253.                             |
| Nobel (1925)     | Nobel, J.: The Foundations of Indian poetry and their historical development. Calcutta. (Calcutta Oriental Ser. 16.E.9.)                                                                                               |
| Nowotny (1967)   | Nowotny, Fausta: Schriftsysteme in Indien. Studium generale 20,9 (1967), 527-547.                                                                                                                                      |
| NŚ               | (Bhartrhari: Nītiśataka) Bhartriharis sententiae et carmen quod Chauri nomine circumfertur eroticum ed Petrus a Bohlen. Berolini 1833.                                                                                 |
| Ojha (1971)      | Ojha, G.H.: Bhāratīya pracīna lipimālā. The Palaeography of India. 3.ed. Delhi 1971.                                                                                                                                   |
| Pandey (1963)    | Pandey, K.C.: Abhinavagupta. A historical and philosophical study. 2.ed., rev. and enl. Varanasi.                                                                                                                      |
| Roth (1986)      | Roth, Gustav: Mangala-Symbols in Buddhist Sanskrit Manuscripts and Inscriptions. In: Deyadharma. Studies in memory of Dr. D.C. Sircar. Ed. by G. Bhattacharya. Delhi 1986, 239-250. (Sri Garib Dass Oriental Ser. 33.) |

| Sachau (1910)      | Sachau, Edward C.: Alberuni's India An English     |
|--------------------|----------------------------------------------------|
|                    | ed., with notes and indices. Vol.1. London.        |
| Sander (1968)      | Sander, Lore: Paläographisches zu den Sanskrit-    |
|                    | handschriften der Berliner Turfansammlung. Wies-   |
|                    | baden 1968. (VOH Suppl. 8.)                        |
| Sander (1986)      | id., Om or Siddham - remarks on openings of Bud-   |
|                    | dhist Manuscripts and Inscriptions from Gilgit and |
|                    | Central Asia. In: Deyadharma. Studies in memory    |
|                    | of Dr. D.C.Sircar. Ed. by G. Bhattacharya. Delhi   |
|                    | 1986, 252-262. (Sri Garib Dass Oriental Ser. 33.). |
| SBh                | Subhāṣitaratnabhāṇḍāgāram. Or, Gems of Sanskrit    |
|                    | poetry Selected and arranged by Kāśinātha Pāņ-     |
|                    | duranga Parab. 6.ed. Rev. by Wāsudev Laxman Śās-   |
|                    | trī Paņśīkar. Bombay 1929.                         |
| Schlingloff (1956) | Schlingloff, Dieter: Die Birkenrindenhandschriften |
|                    | der Berliner Turfansammlung. MIO 4,1 (1956), 120-  |
|                    | 127.                                               |
| Schroeder (1891)   | Schroeder, Leopold von: Die Accentuation der       |
|                    | Wiener Kāṭhaka-Handschrift. ZDMG 45 (1891),        |
| Sewell (1896)      | 432-438.                                           |
|                    | Sewell, Robert: The Indian Calendar. With tables   |
|                    | for the conversion of Hindu and Muhammadan into    |
|                    | A D dates and vice some I and on 1000.             |
| Singh (1991)       | Singh, A.K. Development of Nagari Scrip            |
| Sircar (1965)      | Siron D.C. I. I. Delli I.                          |
| Slaje (1990)       | Slain Wolfen II I Canckell-Harri                   |
|                    | der Österreichischen Nationalbibliothek. (Sammlun- |

gen Marcus Aurel Stein und Carl Alexander von Hügel.) Wien 1990. (ÖAW. Philos.-hist. Kl. Sitzungsberichte.546. = VKSKS.23.)

ŚN

(Harşakīrti:) Śāradīyākhya-Nāmamālā of Harşakīrti. Crit. ed. by M.M. Patkar. Poona 1951. (Sources of

Indo-Aryan Lexicography.6.)

ŚΤ

(Rudrakavi:) Śṛṅgāratilaka. In: Kāvyamālā. Pt. 3. Ed. by Durgāprasāda and K.P.Paraba. Bombay 1887.

Sternbach (1978)

Sternbach, L.: A descriptive Catalogue of poets quoted in Sanskrit anthologies and inscriptions. Vol.1. Wiesbaden.

SV

(Anubhūtisvarūpācārya:) Sāraswatavyākaraņam (The three Vrittis) of Anubhūtiswarūpāchārya with the comm. (Subodhikā) of Chandrakīrti. Ed. by Śivadatt Kudāl. Rev. by Vāsudev Laxmaņ Śāstrī Paņśīkar. 4. ed. Bombay 1926.

TKŚ

(Puruṣottama:) Trikāṇḍaśeṣa. (Lithograph. ed. in:) Saṃskṛtakośa. Mumbāī s.1776 [1854/55].

**TSD** 

(Annambhaṭṭa:) Tarkasaṅgrahadīpikā. Tarka-Saṃ-graha of Annambhaṭṭa. With the author's own Dīpi-kā ... ed. ... by Yashwant Vasudev Athalye ... Rev. and enl. 2.ed. Re-impression. Bombay 1930. (Bombay Sanskrit Ser.55.)

Vāgbhaṭālaṅkāra

(Vāgbhaṭa:) The Vāgbhaṭālaṃkāra. With the comm. of Siṃhadevagaṇi. Ed. by Pt Śivadatta and Kāśināth Pāṇḍurang Parab. Bombay 1895. (Kāvyamālā.48.)

| Vaijayantī    | (Yādavaprakāśa:) The Vaijayantī of Yādavaprakā      |  |  |  |  |  |
|---------------|-----------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|               | For the first time ed. by Gustav Oppert. Madras     |  |  |  |  |  |
|               | 1893.                                               |  |  |  |  |  |
| VMS           | (Jñānaśrīmitra:) Vrttamālāstuti. Vgl. Hahn (1971).  |  |  |  |  |  |
| Vogel (1972)  | Vogel, Claus: On the exact date of Amrtananda's     |  |  |  |  |  |
|               | recension of Aśvaghosa's Buddhacarita. IIJ 14       |  |  |  |  |  |
|               | (1972), 210-217.                                    |  |  |  |  |  |
| Warder (1974) | Warder, A.K.: Indian Kāvya Literature. Vol.2: Ori-  |  |  |  |  |  |
|               | gins and formation of the classical Kāvya. Delhi.   |  |  |  |  |  |
| Witzel (1974) | Witzel, Michael: Das Katha-Āraņyaka. Textkritische  |  |  |  |  |  |
|               | Edition mit Übers. und Komm. (Teildruck). Kath-     |  |  |  |  |  |
| Witzel (1976) | mandu 1974. (Kathmandu Branch.2.)                   |  |  |  |  |  |
|               | id., On the Reconstruction of the authentic Paippa- |  |  |  |  |  |
|               | lāda-Saṃhitā [2.]. Journal of the Ganganatha Jha    |  |  |  |  |  |
| Witzel (1985) | Kendriya Sanskrit Vidyapeetha $32 (1976):137-169$ . |  |  |  |  |  |
|               | id., Die Atharvaveda-Tradition und die Paippalāda-  |  |  |  |  |  |
|               | Saṃhitā. ZDMG Suppl. 6 (1985), 256-271.             |  |  |  |  |  |

#### A. Handschriftenkundliches

## 1. HERKUNFT, NAME UND ENTWICKLUNG DER ŚĀRADĀ-SCHRIFT

Mit Śāradā wird eine lokale nordindische Schrift bezeichnet, die sich aus einem ursprünglich aus Kaschmir und Afghanistan stammenden Schrifttypus, dem sogenannten "Gilgit-Bamiyan-Typ II" (nach der Herkunft erhaltener Handschriften aus dem 6.-10.Jh. n. Chr. benannt¹) vom 8. bis zum 10. Jh. in einer ganz spezifischen Weise weiterentwickelt hatte, so daß man ab etwa dem 10. Jh. von einer ausgebildeten Śāradā-Schrift zu sprechen pflegt, die ihre Vorläuferin zu dieser Zeit endgültig abgelöst hatte².

Aufgrund von Inschriften ist als Verbreitungsgebiet der Śāradā das nordwestliche Indien, und zwar das Gebiet von Kaschmir, Jammu, Panjab, Ladakh, Chamba, Kangra und Haryana bezeugt<sup>3</sup>.

Die handschriftliche Verwendung der Śāradā ist seit dem 12. Jh. belegt, und bis heute - allerdings nur mehr auf Kaschmir beschränkt - noch von älteren Angehörigen der höheren hinduistischen Stände in Gebrauch geblieben<sup>4</sup>.

Die Bezeichnung dieser Schrift als Śāradā könnte durch eine Anspielung auf ihr eigentliches Herkunftsland, nämlich Kaschmir als Sitz der Göttin Sarasvatī (Śāradā), zustandegekommen sein<sup>5</sup>, oder infolge einer indirekten Bezugnahme auf die Göttin der Rede selbst, als schriftlicher Ausdruck von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sander (1968): 141-161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sander (1968): 160f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Deambi (1982): 63; Sander (1968): 165.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Deambi (1982): 61f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Grierson (1916): 678.

Sprachsilben (śāradākṣara)¹. Vor dem 11. Jh. dürfte dieser Name allerdings noch ungebräuchlich gewesen sein².

Eine sichere Beurteilung einzelner Entwicklungsstufen der Śāradā ist gegenwärtig nicht möglich, da noch zu wenig datiertes bzw. datierbares und regional sicher einzuordnendes Material zugänglich gemacht wurde, das es erlaubte, endgültige Feststellungen hinsichtlich typischer Veränderungen für bestimmte Zeiten und Regionen zu treffen.

L. Sander übernimmt jedoch mit J. Ph. Vogel das 13. Jh. als Zeitgrenze für eine deutliche Zäsur im Schriftwandel, und schlägt für die Zeit davor die Bezeichnung "Alter Typus" (Vogel: "Proper Śāradā"), und für die Zeit nach dem 13. Jh. die Bezeichnung "Moderner Typus der Śāradā" (Vogel: "devāśe-s̄ā") vor³.

Demgegenüber will Deambi<sup>4</sup> drei aufeinanderfolgende Entwicklungsstufen erkennen:

- 1) Eine früheste, nur epigraphisch belegbare Stufe vom 8.-10. Jh.5.
- 2) Eine zweite, bereits auch handschriftlich ausgewiesene Phase vom 11.-14. Jh.<sup>6</sup>.
- 3) Als letzte, handschriftlich am reichsten, aber auch epigraphisch noch bis ins 18. Jh. belegte Stufe, jene ab dem 14. Jh.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bühler (1877): 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deambi (1982): 24f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sander (1968): 166.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Deambi (1982): 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zur ältesten Inschrift (vermutlich 774/75) vgl. Deambi (1982): 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zum bisher ältesten bekannten Ms vgl. Kielhorn (1891): 151 [=Kl.Schr. 619]; Kaye (1927).

Für den hier intendierten Zweck ist aus praktischen Gründen nur die Periode des "Modernen Typus", die der 3. Entwicklungsstufe bei Deambi entspräche, von Interesse.

Zweifellos ließen sich trotz des konservativen Charakters der Śāradā auch innerhalb dieser letzten Phase dann weitere typische, auf regionale oder temporäre Sonderentwicklungen hinweisende Merkmale aufzeigen, wenn man genügend geeignetes Vergleichsmaterial zur Grundlage einer solchen Untersuchung machte<sup>1</sup>.

Die zeitliche Einordnung von Handschriften aber nur aufgrund von Schriftvergleichen ist äußerst problematisch<sup>2</sup>:

Es genügt nicht, nur nach für eine bestimmte Epoche als typisch angesehenen Buchstaben in einem Schriftstück zu suchen und es danach in ein Schriftsystem einzugliedern. Dabei entgehen dem Betrachter oft Abweichungen, die etwa für einen bestimmten Lokalstil bezeichnend sind und damit in eine andere relative oder absolute Chronologie eingeordnet werden müssen ... Will man mit Hilfe von Schriftvergleichen zu annähernd präzisen Aussagen hinsichtlich der Herkunft und des Alters paläographischer Zeugnisse gelangen, so sollten nach Möglichkeit nur duktusgleiche Manuskripte oder Inschriften, von denen Alter und Herkunft bekannt sind, zum Vergleich herangezogen werden. Nur wenn alle Buchstaben miteinander verglichen werden, kann man genügend Abweichungen zwischen dem zu vergleichenden und dem Vergleichsobjekt erkennen, nach deren Ursachen dann weiter zu forschen ist<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Keines der fünf von Deambi herangezogenen Mss ist datiert! Deambi (1982): 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zit. bei Sander (1968): 165.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sander (1968): 41.

Als Ursache für den Schriftwandel ist neben den "stilprägenden kultur- und geistesgeschichtlichen Bedingungen einerseits und der sich ändernden Schreibtechnik andererseits" auch die individuelle Schreiberhand anzusehen<sup>1</sup>, deren Schreibwerkzeug, Federführung und Art der Schreibung<sup>2</sup> der Grundform eines Zeichens, die einer Abschrift vorliegt, besondere Akzente verleihen kann, die ihrerseits wieder normativ auf eine folgende Schreibergeneration einzuwirken vermögen. So ergibt sich aus dem Zusammenwirken dieser und vielleicht auch weiterer Faktoren eine beständige Modifizierung der Schriftzeichen.

Zu den Derivaten bzw. Parallelentwicklungen der Śāradā gehören die vor allem im Panjab und in Sindh verwendeten Schriften Lahndā, Ṭākrī und Gurmukhī. Die beiden ersteren sind für nicht-literarische Zwecke verwendete Verkehrsschriften, letztere dient der Aufzeichnung der heiligen Texte der Sikhs³.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sander (1968): 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sander (1968): 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Grierson (1904): 67-69.

#### 2. KASCHMIRISCHE HANDSCHRIFTEN

#### 2.1. Beschreibstoff

Anders als die meist auf Palmblättern geschriebenen südindischen Handschriften<sup>1</sup>, waren Birkenrinde (*bhūrja*) und Papier die eigentlichen Beschreibstoffe Kaschmirs. Die Birkenrinde<sup>2</sup> wurde deshalb zum charakteristischen Beschreibstoff des nördlichen Indien, weil das Himalayagebiet einen reichen Birkenvorrat aufwies. Ein zum Beschreiben präpariertes Rindenblatt besteht aus mehreren sehr dünnen, übereinandergeklebten Schichten von Rinde. Das Material ist empfindlich und neigt besonders bei trockener Hitze zum Zerfall.

Über das 17. Jh.n.Chr. hinaus scheinen Birkenrindencodices jedoch nicht mehr hergestellt worden zu sein. Allein das Niederschreiben von Mantras auf kleine Rindenstückchen, die dann als Amulette getragen wurden, blieb länger in Gebrauch<sup>3</sup>. Die Brüchigkeit der Birkenrinde erzeugt nun aber Probleme bei der (physischen) Textüberlieferung. Denn beim Abbröckeln der obersten, hauchdünnen Rindenschicht gehen immer auch Teile der Schrift selbst verloren. Ferner lösen sich die Klebestellen der einzelnen Schichten sehr leicht. Beim Blättern kann es geschehen, daß versehentlich nur die oberste Schicht erfaßt wird, wodurch sie ebenfalls brechen kann. Daß aber durchaus auch beschädigte Rindenblätter als Beschreibstoff ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. dazu Janert (1955): 55-65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Filliozat (1953 a): 711; Janert (1955): 65-74.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bühler (1877): 29f.

wendet worden waren, ist an jenen Fällen erkenntlich, wo die Schreiber den Schadstellen beim Schreiben auswichen.

Gegen Ende des 16. Jhs kam es in Kaschmir zu einer Blüte in der Papierproduktion. In ihrem Verlauf wurde die Birkenrinde als Beschreibstoff während des nächsten Jahrhunderts vom Papier endgültig abgelöst. Bei der Altersbestimmung von undatierten Handschriften ist daher im allgemeinen davon auszugehen, daß Birkenrindenmanuskripte eher der Zeit des 14. bis
zum 17. Jh.n.Chr. angehören werden, Papierhandschriften dagegen doch erst
der Zeit vom 16.-19. Jh. Das Format dieser Handschriften ähnelt - im Gegensatz zu den querformatigen Palmblatthandschriften - meist dem der
abendländischen Codices.

Das indische Papier¹ zeichnet sich dem europäischem gegenüber durch eine bessere Haltbarkeit aus, die dadurch erzielt wurde, daß man dem aus stärkehaltigen pflanzlichen Produkten hergestellten Leim zum Schutz gegen Pilzund Insektenbefall Arsenik hinzufügte. Die auffallend glatte Oberfläche von so manchen Papierhandschriften wurde durch Bearbeitung mit einer Emulsion der Tamarinde erzielt². Das vor allem von der britischen Verwaltung in Indien eingeführte europäische Papier litt dagegen sehr stark unter den klimatischen Bedingungen³.

Wie die Birkenrindenmanuskripte, so wurden auch die kaschmirischen Papierhandschriften häufig von Sanskritgelehrten (Paṇḍit) geschrieben. Solche Handschriften - oft an der Selbstnennung im Kolophon des Schreibers zu



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Filliozat (1953 a): 711 f; Janert (1955): 73-87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Janert (1955): 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. den Bericht von Führer (1884): 429 f.

erkennen - sind prinzipiell als zuverlässiger einzuschätzen als jene von der Hand eines Angehörigen des Berufsschreiberstandes.

Kaschmirische Manuskripte in einer für die Region übrigens typischen Ausprägung der Devanāgarī-Schrift treten erst in der 2. Hälfte des 19. Jhs, und da nur zögernd, auf. Sie sind fast immer von professionellen Schreibern angefertigte Transkriptionen aus der Śāradā, und können grundsätzlich weniger Vertrauenswürdigkeit als ihre Śāradā-Vorlagen beanspruchen<sup>1</sup>.

#### 2.2. Schreiben, Schreibgerät

Zum Beschreiben der Birkenrinden- und Papierhandschriften verwendete man im allgemeinen eine Rohrfeder (kalama, varnaka)². Geschrieben wurde meist mit schwarzer Tusche³, und zwar ohne Berücksichtigung der Worttrennung, wenngleich so manches Manuskript Markierungen der Wortfugen durch kleine senkrechte Striche unterhalb des betreffenden Akṣara aufweist. Randglossen, Kolophone, kommentierte Wörter etc. werden zuweilen durch Rubrizierung hervorgehoben. Auslassungen im Text können durch kākapadas (ˇ) markiert und am Rand ergänzt erscheinen. Textverluste, die dem Schreiber entweder bereits vorgelegen hatten, oder verderbte Stellen, durch die dieser sich zu einer Auslassung gezwungen sah, erscheinen häufig anhand horizontaler Strichlierungen ( - - - ) verdeutlicht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bühler (1877): 32f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Filliozat (1953 a): 712; Janert (1955): 87-96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Janert (1955): 90 ff. Bühler (1877): 30 teilt folgendes Tintenrezept mit: Man verkohlt Mandeln und kocht das Produkt mit Kuhurin. Das Ergebnis ist eine äußerst wasserbeständige Tinte.

Gelegentlich finden sich fehlerhafte Silben mit einem (meist gelben) Farbtupfen abgedeckt, mit darübergeschriebener korrigierter Silbe.

Zur Erzeugung eines exakten Schriftspiegels mit regelmäßigen Zeilen bediente man sich besonderer Liniergeräte. Anders als das nordturkestanische Liniergerät<sup>1</sup> bezweckten die indischen Geräte eine unsichtbare Linierung von Birkenrinden- und Palmblatthandschriften<sup>2</sup>.

#### 2.3. *Titel*

Bei vollständigen Handschriften wird der Titel³ im allgemeinen in der Schlußschrift (Kolophon) zu finden sein. Zuweilen integrieren Verfasser den Titel ihres Werkes aber auch in die Eröffnungs- oder Schlußverse des Textes selbst, so daß sich die gewünschte Information daraus entnehmen läßt. Sehr häufig fehlen diese bibliographisch bedeutsamen ersten und letzten Blätter jedoch. In solchen Fällen muß der Titel in den Kolophonen zu einzelnen Kapiteln (prakaraṇa, sarga, etc.), falls vorhanden, aufgespürt werden. Fehlen auch diese, so kann er häufig mit Hilfe der auf den Verso-Seiten der Blätter befindlichen Titelkürzel rekonstruiert werden. Diese Titelkürzel, auch Randmarken genannt, geben die (je) erste(n) Silbe(n) der einzelnen Bestandteile eines Titel(kompositum)s wieder: z.B. gha kha für ghaṭakharparah; rā pā für rāghavapāṇḍavīyam, etc.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sander (1968): 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Konstruktion dieser Geräte vgl. Bühler (1897).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zum Problem einheitlicher Werktitel und zu Verfassersynonymen vgl. Janert (1965): 12-14.

Zuweilen sind auch einzelne Abschnitte des Werkes durch die Anfangsbuchstaben des betreffenden Zahlwortes am Rand der Verso-Seiten bezeichnet: pra[thama], dvi[tīya], etc.

So kann dann z.B. śrī mu tī pra für śrīmu[rāryanargharāghava]tī[kāyām], pra[thamo 'nkaḥ] stehen.

Zusammen mit dem Text ergeben die Titelkürzel jedenfalls eine gute Grundlage für eine einwandfreie Identifizierung.

#### 2.4. Foliierung

Wie die Titelkürzel, so ist auch die Blattzählung bei nordindischen Manuskripten im allgemeinen am (linken unteren) Rand der Verso-Seiten zu finden. Da es nicht selten vorkommt, daß lückenhaft gewordene Manuskripte mit Blättern aus anderen Handschriften desselben Textes vervollständigt wurden, ist bei plötzlichen Sprüngen der Foliierung, die dann oft mit einem deutlichen Wechsel der Schreiberhände einhergehen, ganz besonders auf Textüberschneidungen oder gar -verluste zu achten.

Die einzelnen Blätter solcherart ergänzter Handschriften müssen zunächst auf ihre Zusammengehörigkeit hin untersucht werden (Foliierung, Schreiberhände), um sodann die Anzahl dieser fragmentarischen, aber zu einer einzigen Texthandschrift zusammengebundenen, Manuskripte festzustellen. Im Falle der Heranziehung zu textkritischen Zwecken sind solche Handschriften unter Berücksichtigung ihres tatsächlichen Charakters - nämlich als Zusammenstellung mehrerer fragmentarischer Teile - auszuwerten. Bei datierten Handschriften ist jedoch nur jener Teil als datiert anzusehen, der als paläographisch zusammengehörig erkannt wird.

#### 2.5. Datierung

Die in Kaschmir für Datierungen vorzugsweise gebrauchte Ära ist die Saptarşi-Ära<sup>1</sup>, die in den Manuskripten als *saptarşi-*, *laukika-*, *loka-* oder *śāstrakāla* bzw. *-saṃvat* bezeichnet erscheinen kann.

In den seltenen Fällen, wo auch das Jahrhundert angegeben ist, errechnet man das christliche Jahr durch Subtraktion von 3076:

Laukikasamvat -  $3076 = Jahr A.D.^2$ 

Als allgemeine Regel für das Saptarși-Jahr gilt, daß es das laufende (vartamāna) Jahr bezeichnet und mit dem Monat Caitra beginnt (caitrādi). Als Ende eines Monats wird der Vollmond (pūrnimānta) angesehen.

Aber selbst wenn eine Handschrift nur das Jahrzehnt angibt, so läßt sich das korrespondierende Jahr der christlichen Zeitrechnung unter Umständen dennoch ermitteln, und zwar dann, wenn Monats- und Wochentag ebenfalls in der Datierung angeführt sind<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dazu Kielhorn (1891); Sewell (1896): 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Filliozat (1953 b): 736.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Durch Addition von 46 errechnet man das Jahrzehnt des abgelaufenen (gata) Śāka-Jahres, durch Addition von 24/25 das Jahrzehnt des laufenden Jahres A.D. Indem man versuchsweise die jeweiligen, für das betreffende Manuskript in Frage kommenden Jahr-hunderte einsetzt, führt man mehrere Kalkulationen gemäß Sewell (1896): 69 ff ("Method B") durch. Bis zum Jahre A.D. 1752 entsprechen die nach diesen Tabellen gewonnenen Ergebnisse allerdings dem Julianischen Kalender! Dort, wo der errechnete Wochentag mit dem im Manuskript gegebenen Wochentag [Sewell (1896): 4] übereinstimmt, ist auch das Jahrhundert richtig ermittelt. (Nach einer freundlichen Mitteilung von Prof. Claus Vogel (Bonn).)

Ist das Jahr in der Art eines Chronogramms in Worten ausgedrückt<sup>1</sup>, so gilt die Regel ankānām vāmato gatih<sup>2</sup>, d.h. man muß von rechts nach links lesen:

locana-bindu-sapta-śaśabhrt = śaśabhrt (1) + sapta (7) + bindu (0) + locana (2) = 1702.

Bei einem Ergebnis wie dem vorliegenden kann kein Saptarși-Jahr gemeint sein, weil die Umrechnung in vorchristliche Jahrtausende führen würde.

Nicht selten finden sich in Śāradā-Manuskripten auch Datierungen gemäß der Śāka- oder Vikrama-Ära:

 $\hat{S}aka + 78/79 = Jahr A.D.$ 

Vikrama - 57/56 = Jahr A.D.

Je nach Ära ergäbe die Umrechnung bei dem genannten Beispiel (1702) entweder 1780/81 A.D. (Śāka) oder 1645/46 A.D. (Vikrama).

Monatstage werden als Ordinalzahl für eine der beiden Monatshälften ausgedrückt. Die Zeit des zunehmenden Mondes ist die "helle Hälfte" (śuklapakṣa, sitapakṣa, śudi, śuti), die des abnehmenden Mondes die "dunkle Hälfte" (kṛṣṇa-, asitapakṣa, badi, vadi, vati)³, z.B.:

śrā śuti caturdaśyām ravivāsare = 14. Tag (caturdaśyām) der hellen Hälfte (śuti) des Monats Śrāvaṇa (śrā), an einem Sonntag (ravivāsare).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die gebräuchlichsten Äquivalente bei Sircar (1965): 228-233; Burnell (1878): 77f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vogel (1972): 211; Sircar (1965): 230.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Filliozat (1953 b): 722; Kielhorn (1889): 436-440 [=KLSchr. 502-506].

#### B. Schriftkundliches

#### 1. SCHRIFTTABELLEN

## 1.1. Initialvokale und °diphtonge

Die Initialvokale und °diphtonge sowie die Mātrkās, d.h. jene Konsonantenzeichen, die ohne zusätzliche graphische Markierung mit |a| vokalisierte Silben bilden, haben folgende Grundformen:

#### Vokale

a ā i Ğ ī ū ţ

ļ



ai au

## 1.2. Mātṛkās

| ka | <b>*</b> | kha | 19           | ga | म् | gha | ų  | na 🕰          |
|----|----------|-----|--------------|----|----|-----|----|---------------|
| ca | Ħ        | cha | <b>&amp;</b> | ja | K  | jha | Þ  | ña 13         |
| ţa | r        | ţha | 0            | фа | 3  | ḍha | To | ņa 🕶          |
| ta | 3        | tha | म            | da | I  | dha | U  | na 7          |
| pa | ч        | pha | Ø            | ba | 3  | bha | ক  | ma <b>1-1</b> |
| ya | ਬ        | ra  | 7            | la | ल  | va  | 4  |               |
| śa | म        | șa  | ध            | sa | H  | ha  | 5  |               |

## 1.3. Visarga etc.

Visarga

ķ

>

kaḥ

季:

Jihvāmūlīya

<u>h</u>

**3** >

hka

A.

Upadhmānīya

ĥ

 $\Rightarrow$ 

ђра

นี

Anusvāra

ṁ

•

kaṃ



Anunāsika

m

**ര** 

kam



Avagraha

4

'ja



Virāma

1

>

m

मी

#### 1.4. Vokalisierung

Jeder andere Vokal als das der Mātrkā inhärente |a| muß - wie in der Nāgarī - durch ein spezifisches an die Mātrkā gefügtes Zeichen zum Ausdruck gebracht werden:

-ā: Ein kurzer dreiecksförmiger Strich rechts oben neben der Mātrkā:

Einige Akṣaras verschmelzen mit dem Längenzeichen:

-i: Ein vertikaler Strich links von der Mātrkā, mit einem nach rechts darüber gezogenen Bogen:

ki

-ī: Ein vertikaler Strich rechts von der Mātrkā, mit einem nach links darüber gezogenen Bogen:

kī

-u: Ein kleines dreiecksförmiges Zeichen unter der Mātrkā:

X cu

Eine Anzahl Mātrkās nimmt allerdings ein Häkchen analog zur Nāgarī:



-ū: Ein langgezogener, nach links gekrümmter Haken unter der Mātrkā:

Dieselben Mātrkās, die ihr |u| abweichend nehmen, bilden auch mit  $|\bar{u}|$  spezifische Formen:

-r. Ein von unterhalb der Mātrkā nach rechts hochgezogener Haken:

$$na \quad 7 \quad > \quad 7 \quad nr$$

-Ţ: Ein von unterhalb der Mātrkā nach rechts hochgezogener Doppelhaken:

-l: Das Vokalzeichen wird daruntergesetzt:

- Ī: Das (veränderte) Vokalzeichen wird daruntergesetzt:

-e: Ein waagrechter Strich über der Mātrkā, oder ein schräger, auf ihr sitzender Strich:

-ai: Zwei waagrechte Striche über der Mātrkā, oder zwei schräge, auf ihr sitzende Striche:

-o: 1) Eine in der Mitte gekrümmte wellenförmige Linie über der Mātr-kā:

2) Kombination einer Vokalisierung mit |ā| und übergesetztem |e|:

-au: Kombination des wellenförmigen |o| mit |ā|-Vokalisierung:

## 1.5. Struktur und Vokalisierung von Ligaturen

Ligaturen, d.h. Konsonantenverbindungen, werden durch Subskription gebildet, wobei der nachfolgende Konsonant unter den vorangehenden geschrieben wird.

### Beispiele:

Nachfolgendes **E** (ya) nimmt die unterschriebene Form an:

$$3$$
 (ta) +  $2$  (ya) >  $2$  tya

Nachfolgendes 7 (ra) nimmt die unterschriebene Form an:

$$3$$
 (ta) +  $3$  (ra) >  $3$  tra

Vorangehendes 7 (ra) nimmt die überschriebene Form , an:

$$\mathbf{\overline{d}}$$
 (rva) +  $\mathbf{\overline{U}}$  (ya) >  $\mathbf{\overline{g}}$  rvya

Beachtenswert sind folgende Verschmelzungen:

7 (ra) + 
$$\sqrt[3]{(k + a)} > \sqrt[3]{n}$$
 rksa

7 (ra) + 
$$\mathbf{a}$$
 (tha) >  $\mathbf{a}$  rtha

Besonderheiten:

Überschriebenes 🍎 (ka) bildet 🕇

kka

kta

3 ktva

ৰ্চী kpra

$$\mathbf{F}$$
 (ka) +  $\mathbf{H}$  (şa) >  $\mathbf{F}$  kşa

$$3$$
 (ta) +  $3$  (tha) >  $3$  ttha

$$\mathbf{L}$$
 (da) +  $\mathbf{U}$  (dha) >  $\mathbf{L}$  ddha

$$\mathcal{H}$$
 (sa) +  $\mathcal{O}$  (tha) >  $\mathcal{H}$  stha

$$\mathcal{H}$$
 (sa) +  $\mathcal{H}$  (tha) >  $\mathcal{H}$  stha

## Vokalisierung der Ligaturen

Obwohl bei Silben mit mehreren Konsonanten im Anlaut der letzte Konsonant den Vokal bei der phonetischen Realisierung trägt, erhält bei einigen Graphemen (na, ja, ta und na) jedoch der übergeschriebene Konsonant das Längenzeichen |ā|:

(rtra) 
$$\frac{3}{4}$$
 >  $\frac{3}{4}$  rtrā

Jedoch bilden:

(jña) 
$$\Longrightarrow$$
 >  $\Longrightarrow$  jñā

Konsonant + °ru wird durch einen von rechts nach unten gezogenen Schrägstrich gebildet:

(śra) 
$$\rightarrow$$
 sru etc.

Konsonant + °rū: Wie oben, der Schrägstrich erhält ein Aufwärtshäkchen:

(
$$\hat{s}$$
ru)  $\rightarrow$   $\hat{s}$ r $\bar{u}$  etc.

### 1.6. Semi-homographe Akṣaras¹:

a-/ yu : 为 习

-u (ju) / -va (jva) :

u-/ta: 3 3

ku / kta : **5** 

n-(ka) / t-(ka) :

ca / da / śa : A A A

cya / dya / mya / śya / sya : B B B B

da / ta / ru : 3 3 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Vgl. Dreyer (1986):XXVII.

t-(ya) / tt-(ya) / n-(ya) : **3 3** 

tu / tta / nta / rta : 3 3 3 3

tya / dya / bhya : **3 5** 

tya / tr : 3 3

tva / dva : 3

tha / șa : 日 ¥

dhva / śva : 3 4

pha / ha : 5

ba / rdha / rva / va : 3 7 7 7

bdha / bva : 3 3

bya / bva : **3 3** 

bra / vra : 4

ma/sa: H H

ya/şa: 된 ਖ਼

rū / rtha: 3, 3

hṛ/hya: 🎜 🕏

#### 1.7. Verschreibungen

Der Gefahr des Verlesens von ähnlichen Śāradā-Schriftzeichen (s.o. sub 1.6) waren auch die indischen Schreiber ausgesetzt. Dazu kommen noch jene Möglichkeiten des Verschreibens, die bei Transkriptionen aus anderen indischen Schriften entweder auf Fehlinterpretation beruhen können (etwa bei einer Pṛṣṭhamātra-Vorlage), oder die aufgrund einer Verwechslung eines z.B. Devanāgarī-Zeichens, das bei anderem Lautwert formal einem Śāradā-Zeichen ähnelt, zustandekommen. Ferner haben auch kaschmirische Aussprachebesonderheiten die Orthographie maßgeblich beeinflußt<sup>1</sup>.

#### 1.8. Zahlzeichen

(0 - 10):

0 •

1 0 2 9 3 9 4 £ 5 4

6 3 7 2 8 3 9 10 0.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu diesen bereits die Textkritik tangierenden Problemen vgl. Dreyer (1986): XXIII-XXIX. Methodisches zur Aufdeckung von durch Fehlinterpretation bei Übertragung aus anderen Schriftkreisen oder durch lokale Aussprachebesonderheiten zustandegekommene Verschreibungen bei Witzel (1976):141-156 und Witzel (1985).

#### 1.9. Tabelle der Akṣaras des Textes (Original)



cha 5

ña 15

țha 🔸

da 🐧

dha 🎜 dhu 🦻

ņa 🕶 ņā 🥶 ņu 🎖

| ta | 3 | tu | 3 | tŗ | E | tļ | 2 |
|----|---|----|---|----|---|----|---|
|    | - |    | _ |    | _ |    |   |

tha 💆

dha **0** dhu **7** dhū **9** 

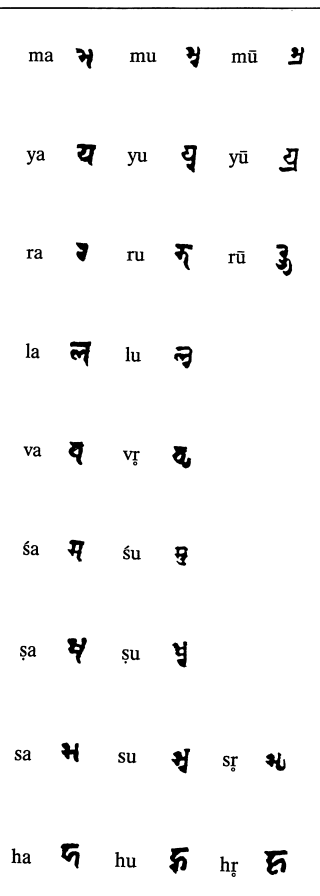
na 7 nu 3 nr 3

pa 4

pha 5

ba 3

bha **5** bhu **5** bhū **5** bhr **5** 



#### Ligaturen:

k-

kh-

khya 12

g-

gh-

ghna 🕊 ghya 💆 ghra 💘

'n-

ńka 😽 ńkā 😽 ńkta 崭 ńga 😽

ṅgha 🎇

nnā 🐉

C-

cca 🖁 ccha 💆 cchra 💆 cchla 👼 cpra 🛴

j-

jja 🗱 jjva 🐉 jñā 📽 jya 👺

jyā 🙎 jrā 🌂

ñ-

ñca 🛱 ñja 🤼 ñjā 🧗

ţ-

tkā 🕻 tma 🕏

ġ-

dbha 💈 dya 💈

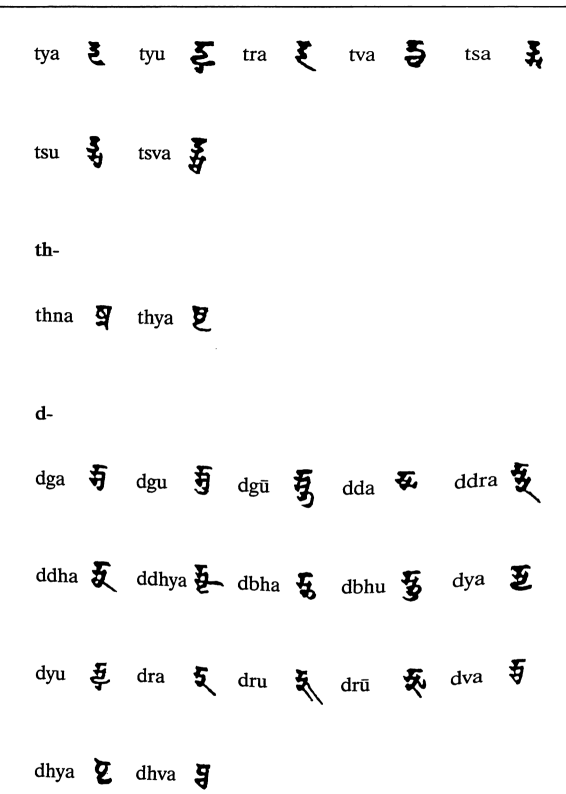
ů-

ṇṭha 🗶 ṇḍa 🕏 ṇḍu 🥞 ṇpra 💆 ṇya 🟖

t-

tka 🐉 tkra 🤾 tta 🕽 ttr 퉞 ttra 🥞

ttva 🔰 ttha 🖣 tna 🕻 tpa 🕻 tpra 💃



nnta 🐧 ntu 🐧 ntya 💆 ntra 🐧 nda 🏅 ndra 🧲 ndha 🕽 ndhya 🗗 nna 🗦 npa 🔁 nma 🖫 nmu 🕏 nya 🛢 nva 🗦 nsa 🔻 pptya 🛂 pna 😮 pya 😮 pra 💃 psa 💃 by bda 🎜 brū 🎗 bja bh-

bhya 💈 bhyu 🕏 bhra 🧸

m-

r-

rmu 🗗 rya 🕇 ryū 🕇 rva 🗃 rśa 🖼 र rha र्फ rșa 1-नु lpa न्द्र lya हु lla न्न llya है lta Vvya 💆 vra 🎗 Śśca 🛔 ścu 🖁 śna 🖣 śya 💆 śra 🦞 śru 👯 śla 🕱 śva 🥞





## KUŚALAMIŚRAS GŪŅHĀRTHADĪPIKĀ

zum

# G H A Ț A K H A R P A R A K Ā V Y A

REPRODUKTION DER HANDSCHRIFT COD.SANSKRIT 23

DER ÖSTERREICHISCHEN NATIONALBIBLIOTHEK IN WIEN

nebst

VOLLSTÄNDIG TRANSKRIBIERTEM UND KRITISCH BEARBEITETEM TEXT

॥ विंड ध्रमे वंत्रभ एसपि॥ भर्मिगलमयनभः॥ भृद्रभू वया वर्यक्रम्। देनद्भु उद्येष्ट्र इ क्रमायदर्गा १०॥ द्वेत्र द्वेत्र स्वरंग्य हरू गरू अनुद्रम्य न्। १३ १ जुडा सुद् वस्र इतला ३ कभः। यभके इत्र नन्धाराभनवन् । भाषाकाष्ट्रभूनद् इज इड्ड भए। परग्थः त्याङ

<sup>17</sup> kāvyatvaṃ ∥

```
¹ om svasti || || śrīgaņeśāya namaḥ || || om¹ iṣṭadevam nama[=]
² skrtya pranavam ca vināyakam | Ksemankaram tathaivādyam kurve
³ [']ham Ghatakharparī[[m]] | 1 | Kṣemaṅkaraprapautreṇa Bālakṛṣṇa[=]
⁴ sutena ca | Kuśalākhyena ṭīkeyaṃ tanyate Gūḍhadīpikā | 2 |
<sup>5</sup> ekadā Śrībhojarājasūnur deśāntaram gatah kutaścid dhe[=]
6 tave (?). tato [']nantaraṃ Śrīkālidāsas tatpatnīm avalokitavān² ∥
<sup>7</sup> etadantare varṣartur apy³ āgataḥ ∥ tadā sā ca proṣitapreya[=]
8 sī meghān vīkṣya vākyāni sakhīm prati nijagāda | 
9 mahākaviḥ Śrīkālidāsas tam⁴ eva prastāvam nirūpya
varṣartum varṇ<ī>[i]tukāmaḥ⁵ yamakair mahākāvyam Ghaṭakha[=]
<sup>11</sup> rparākhyam nibabandha ∥ tāvat proṣitapreyasīlakṣaṇa[=]
^{12} m \bar{a}ha \parallel kutaścit k\bar{a}ran\bar{a}d yasy\bar{a}h patir deś\bar{a}ntaram gatah \parallel
^{13} dattvāvadhim, kṛtāśā sā proṣitapreyasī matā [ŚT 81] \parallel 1 \parallel sā ca
14 meghān vīkṣya, ṣaḍbhiḥ ślokaiḥ prathamam sakhīm praty avādīt<sup>6</sup> ||
<sup>15</sup> nanu vṛttīnāṃ sargabandho<sup>7</sup> hi mahākāvyasya lakṣaṇam i[=]
<sup>16</sup> ty uktatvāt<sup>8</sup>, katham Ghaṭakharparasyā<'>lpavṛttimātrasya mahā[=]
```

ज्ञाना भाषा करित्र इस्तु का जा वा निक्सिक् अस्त छंद्रिकि विभिन्न स्थापिक एक । नवास्त्र के प्रमान <u> चृत्रक्षेभप्तलभाष्यभीयभििश्रिष्ट्रायावः</u> भद्गलामाने विद्यास्यभभव् किन्जे निर्मिश्य भेगेड्डियाम्बद्धुवत्स्नाः उद्यानन्भद्गतं कर्ले कि मञ्भिष्ठि,भिक्क्ष्णियुम् सुक्षु,वामीव्या आक्रमकुण विश्वविनम्भयवक ग्रें ये विभभाश्यका उउः भिर्द्ध इतिम्डि।किभर्तलामेव्विधविनामधन एक ममाधुर्वभाष्यकृष्टः भक्ष्यक्रिक्यर यर्भद्गलं ३३ विश्वविरामधनक गुज्जभंग किंवायर्यर्विभविनामभनक मुझे भभा भिर्भेर उर्भद्गलिभिडिगउर्नार्डः प्रभागाधिकेण्यविष्ट् भद्गल, भट्टिया स्था सभा पुरस्तरा है। उस्त्र भ्य वेनिश्वरीय अक्प्रभुटफो विस्विवर से अविक्यर भभाषु भरमि। उद्गुरस्भात्मश्रान्षिक्षा वर्षे मान्भान ध्राम्भानिकीयमुक्ता युक्त विद्वार यः ग्राम्य भद्रस्य सक्तं, किने कि भिष्टि

- ¹ tatrāha | mahākavikṛtatvād, gūḍhārthatvāt, śloke śloke nūtana[=]
- $^2$  chandobhir nirmitatvāc ca, mahākāvyatvaṃ ∥ nanu granthādau granthama[=]
- ³ dhye granthānte mangalam <'>ācaranīyam iti śiṣṭācāraḥ٩. ataḥ
- <sup>4</sup> mangalācaranam vihāya prathamam eva kimartham nicitam<sup>10</sup> kha[=]
- $^5$  m  $upetyety[GhKh.1]\bar{a}di^{11}$  varṣartuvarṇanam  $\|$  tatrāha^{12}  $\|$  nanu maṅgalakaraṇaṃ ki[=]
- 6 martham iti siddhāntipraśnam śrutvā, vādī vadati | mangalakaranam
- <sup>7</sup> vighnavināśapūrvakagranthaparisamāptyartham | tataḥ siddhā[=]
- 8 ntī vadati ∥ kiṃ maṅgalād eva vighnavināśapūrva[[ka]]granthapari[=]
- 9 samāptir, anyasmād uta vā ∥ yady ādyaḥ pakṣas, tarhi kim yatra
- <sup>10</sup> yatra mangalam, tatra [[tatra]] vighnavināśapūrvakagranthasamāptiḥ,
- 11 kim vā yatra yatra vighnavināśapūrvakagranthasamāptis, tatra
- 12 tatra mangalam iti || tatra nādyaḥ pramāṇaṃ || 13Kiraṇāvallyādau
- <sup>13</sup> mangale saty api aparisamāptidarśanāt ∥ tadanupapa[=]
- <sup>14</sup> nne na dvitīyaḥ | Kādambaryādau vighnavināśapūrvakagrantha[=]
- samāptau satyām api tatprārambhe mangalasyānā<'>viṣkārāt. \*14
- ato na mangalasya tatsamāptau nirņīyatvāt || 15 yat tāvat tvayoktam
- <sup>17</sup> granthādau granthamadhye [[granthānte]] maṅgalam eva kāryaṃ [2<sup>2-3</sup>], kimartham [2<sup>4</sup>] ityādi,

इक्रेडरुभस्डवाप्रमानिक्रुभव्यमान्याभान मन्रभाभक्षिय्क्ष्मिम्भभ्राभु भभाषित्रभद्गल डिग्भुटा नाभुभाग्भ विस्ति । स्थ्यप्रहाउद्वरा। भद्रला इविक नेभा सूया वसु निक्रम्भिद्वभाष्ठः भाष्यगुक्रमास्त्राक्षनितु । निरमक्भर्नान् अवाउन्स्थः। किवाध्यभाग भीति,भक्ष्यक्रिक्षिक्रम् किर्युक्षित्रक्षात्र । भवष्टा भिनि यसेन्डम्थभ्डेरेव्विल्ड्भन्ड्डी।किंग्थ्विष्टु क्र अभूगक्र छेर भद्रालाल देनम ग्रू अभगर्थ यायमङ्गलाः विश्विभाग्ययः । इत्यायः विश्वास्त्रयः मुद्रे प्रमेलभवएउ। मुप्ता भूकालभव भव भन्ना भ्रिभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्ट्रभाष्य उलकन् भक्रया अभिष्यभग्या उम्बमः उड्डेडड्डिंग्ल्स्यू सक्त्रम्थ्यः उद्गीकं.प. ज्यमभभागमि इडिसिरीयन्भस्त रः इडिप्रभुण

```
¹ tad etat samastam tavāprāmāṇikatvam¹6 eva pramāṇayāmi ∥ na
```

² khalu pramāṇikībhūya kaścid vipaścic chāstraprārambha[=]

³ sambhāvitam mangalam tiraskuryāt, śāstraprārambhe vidvadbhi[=]

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> s tasyaiva prākķṛtatvāt ∥ maṅgalaṃ trividhaṃ<sup>17</sup> | namaskriyāvastu[=]

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> nirdeśā<'>śīrūpaṃ<sup>18</sup> ∥ tebhyo meghair <'>ākāśācchādanarūpavastu[=]

<sup>6</sup> nirdeśakam mangalam krtam evato na dosah ∥ 19kim vapy anyasmad a[=]

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> pīti [2<sup>9</sup>] pakṣasya kavibhir upekṣitatvāt ∥ sarvavyāpini[=]

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> yamena tadupapatter eva vilokyamānatvāt | Kiraṇāvallyā[=]

³ dau tu vighnabāhulyena mangalālpatvena ca granthasamāptyabhāvaḥ ||

<sup>10</sup> yāvan maṅgalam, tāvad vighnābhāva iti nyāyāt ∥ Kādambaryā[=]

¹¹ dau ca granthād bahir mangalakrtatvena vighnālpatvena ca samāptiņ

<sup>12</sup> ato 'dūṣaṇam eva jātaṃ ∥ adhunā prakaraṇam eva punar vadati ∥

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> prositapreyasī meghān<sup>20</sup> vīkṣya ṣaḍbhiḥ ślokaiḥ prathamaṃ

sakhīm praty avādīd ity [1<sup>14</sup>] uktam<sup>21</sup> ∥ tadvākyāni kaviḥ kula[ka=]

<sup>15</sup> tilakena prakațayati | proșitapramadayā idam vacah

<sup>16</sup> udyate ity uttarena şaştha < < ma> > ślokena sambandhah. idam kim - he

<sup>17</sup> kumudasamānadanti<sup>22</sup> iti dvitīyena sambandhaḥ iti prastāvaḥ ||

3

र्विभित्रं प्यथ्निश्विमः। भूयकी राष्ट्रमया वर्गारम भलिले विषरंग्यः क्षित्रं गियम् विषयं धलाक रि॥ ०॥ भूषिरभूमस्या प्रमें वस्र उन्हेरा जिथ्र भूरा वयः।। इसकि, जे जेभूमभभागम् वि इ वि क्रिये य भुक्काभिलेलेले हिंदी पिष्ठ हैं। रिल्पान निपंतरमाचीवरं एडीयाचक्रुइं इष्टमाचक्र्रभ् थाम्डि,नम्बिस्टाहिद्रिविषयके भेपुनी गर् युल्यनेभग्ग स्रीग्रम्थि, इति विसः। किन्त का वार्गा में भी गुकाम् अप्याया राग्न् इया ग मार्रेभभज्ञ रवित्र मार्गिय पर्दे हें जो यस वियोगः क्राम्बद्धाः भाष्ट्रभी डि,रुष्ट्रकार व्याना । भाष्ट्रिश भिरीयाकी सम्पंत्रीरं सम डी डिनीनम से विकि हम्यभवःवनी भदी इं रमय दि भी इयदि विलापने। मुर्गिङ्गिन् स्र्येन। गविस्नुम् स्र मर्नेनेपलिकिं। सम्बनगरिष्ठ इतः दिप्य ममेभयामभंभडी,कवन्भभगामुडी उठेवः।।

```
<sup>1</sup> om<sup>23</sup> nicitam kham upetya nīradaih priyahīnāhrdayāvanīradaih [1]
² salilair nihatam²⁴ rajaḥ kṣitau ravicandrāv api nopalakṣi[=]
³ tau || 1 || proșitapramadayā idam vaca udyate | iti ṣaṣṭhenā[=]
<sup>4</sup> nvayaḥ ∥ idam kim - he kumudasamānadanti iti dvitīyāt (?) sa[=]
<sup>5</sup> mbaddhyate<sup>25</sup> ∥ salilair jalaiḥ, kṣitau pṛthivyāṃ, rajo dhūliḥ,
^6 nihatam^{26} \sintikrtam \parallel trtiyantakartrtvat prathamantakarma prati[=]
<sup>7</sup> pāditam [vgl. SV 150,1], krdantakriyā | kṣitau viṣayārthe saptamī | rajo ra-
jo[=]
<sup>8</sup> guņe dhūl<o>[[au]] parāge strīrajasy api iti Viśvaḥ || kiṃ kṛtvā śāntī[=]
^{9} kṛtaṃ - kham ākāśam, upetya prāpya | kham ākāśam udāhṛtam ity \mathbf{E}[=]
^{10} kākṣaryāṃ [?]^{27} ∥ meghair ākāśaṃ prāpyate yadā, jalaṃ tadā rajaḥ[=]
<sup>11</sup> śāntyai samartham bhavati | atah²8 kham upetyety uktam ∥ yad vā - krti
yogah
<sup>12</sup> kvacit<sup>29</sup> karmani pañcamīti Bhāṣyakāravacanāt<sup>30</sup> pañcamyarthe
dvitīyā. kīdṛśaṃ khaṃ - nīraṃ dad<a>[[ā]]tīti nīradās, tair nicita[=]
^{14} m <'>\bar{a}cchāditaṃ | kīdṛśair nīradaiḥ | priyena hīnā yā strī, tasyā
^{15} h_{\bar{r}}dayam ev\bar{a}<'>van\bar{\imath}mahī, tām rada<<\!ya>>nti pīḍayanti - taiḥ | rada
<sup>16</sup> vilekhane<sup>31</sup> [SV 229,8] | apīti niścayena<sup>32</sup> | <sup>33</sup> raviś ca candraś ca, tau
<sup>17</sup> candrau<sup>34</sup> nopalakṣitau | adarśanaṃ gatau ity arthaḥ | he priye. ī[=]
18 dṛśe samaye sa māṃ prati kathaṃ na samāgacchatīti bhāvaḥ |
```

म्युम्निक्यु इयिम्म भूम निक्ष्यया नि।क्ष्यु अप्त केरियानि। एवं पुभाषां भेषनभय् सुत्रः। उल्लेख सभए गुरु रा किक ग्रिम, सहरा भेदन भन्न कुल्या मधेववैं उनीयभिष्वमित्रा ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ मान्यम म्भरुयाम्बानिसामाया इत्रमम्बानिसान्य भूगर्ः मिणिनेनमिन्ने भूभणभे ज्ञासभानमिन्।।।।। क्र ज्ञारभभानम्बि।ज्ञार्यः भज्ञानेन विमयः भभानः मनुष्यश्रः भः उष्टः भक्षणन् मुम्भ भणाभ दभाः इवित्रमञ्जी क्रम्य (नमम् अध्यात्र । नम् वण्टा एक मंद्रानम्बी वित्रम्यः म्यक्त मंद्र क्व ने येनेभा भेन्ममा भेटियहुय। उभास्य प्रविधानी। र्जम्दिम्भणमन् अभू उगस्त्र निर्मात्क वलं जंभः इवितामियः, मेहिनिमाभाषाद्यि। भट्टी ५ इडीनि,न्म्युविडि! मस्ति हेडे से संयेष्ठवः डानि, १७३ म्भारि,न हकः । ४२ गृष्ट्र भेभयः मिषिनः ,भयुग्नमि **2ज्ञमक्** ज्ञच जी उ । क्षेत्रकुः मिपिनः त्वानुभिष्ठ'ः। नव्यमभूरन्भराः।भरानःभरावाग्वहन् मद्रः,भराः। भने हन् मर् ज्ञचनी उठावः मयं ठावः दंभभष्टी

¹ asya ślokasya trayodaśapadāni jñeyāni³⁵ | kāvyarūpān na

² cheditāni | eṣāṃ rūpā vā³6 | mohanamantraś³7 chandaḥ | tallakṣaṇam |

³ sasajā gurur ādike [']grime³8 | sabharā mohanamantrakam la < gh > [g]ū ||

 $<sup>^4</sup>$ asyaiva vaitālīyam api vadanti  $\| \sim \| \ 1 \ \| \sim \| \ haṃs\bar{a} \ nada [=]$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> nmeghabhayād **dravanti** niśāmukhāny adya na can**dravanti** ∥ navā[=]

 $<sup>^6</sup>$  mbumattāḥ śikhino **nadanti** meghāgame kundasamā**nadanti**  $\parallel 2 \parallel$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> he kundasamānadanti | kundānām mukuleneti śeṣaḥ, samānā

<sup>8</sup> dantā yasyāḥ, sā. tasyāḥ sambodhanam. adya meghāgame hamsāḥ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> dravanti gacchanti<sup>39</sup>. dru gatau [SV 216,10]. kasmāt - nadanmeghabhayāt ṇad<sup>a</sup>

 $<sup>^{10}</sup>$  vaņ $^{a40}$  vyaktāvyaktaśabde [SV 229,29] $^{41}$  | nadantīti nadantaḥ. avyaktaśabdaṃ $^{42}$  kurva[=]

nto ye meghās, te nadanmeghās. tebhyo yad bhayam - tasmād, bhayahet<u>[[au]] pamcamī.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> haṃsā hi meghāgamena<sup>43</sup> samprati gacchantīti prasiddhaṃ ∥ na ke[=]

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> valam hamsā dravanti ∥ api tu *adya niśāmukhāny* api sandhyā[=]

prabhṛtīni, na candravanti | candro vidyate yeṣāṃ, yeṣu vā [vgl. SV 189,21-190,19], tāni etā[=]

<sup>15</sup> dṛśāni, nety arthaḥ || 44 punar adya samaye, śikhinaḥ mayūrā, nadanti |

¹6 Vyaktaśabdam kurvantīti || kathambhūtāḥ śikhinaḥ - navāmbumattāḥ |

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> navam yad ambu, tena mattāḥ | mattānām svabhāva eva vyaktaśabdaḥ.

santo vyaktaśabdam kurvantīti bhāvaḥ || ayam bhāvaḥ - hamsasādrśyā[=]

वयमेणामयभिक्षंन्विधीभाउभ्रमेयगवरः, भयुम्भाम् द्यञ्च इत्र्वि इत्रवेयः। कंभानाभ्ति प्र भवगः॥भयुगंकिभभ्यंगः। उत्तमाडभ्राभ्यतः भयुराण्यं, दंभाराभव्याभे ३१ ५ छ। स्थ्य स्थापि भावि, उत्रुवर्ष्ठ इश्वाद्धार्मा भागम् वर्ष् उउर भुव गु। =।।।।।।भणकातिमिन्सिति विवादि मूड्येडिमम् विभापभविष्णं भर्येष्ण्या स्ट्रां हुरभविष्यः भरसभावद्यिक्रण्यभिक्षराभा ३ दिश्यिनिमित्रश्तिकञ्चक्मं, निज्ञित्रिरंगगनिष्ट भः न्राधानमञ्जाक्रमीयुः। महिनिम् विषया भभूगी। इन्डीि वर्भने , मक् मक् इक् इन्ति। न प्रभक्षणी भ्रम्भा क्रम्भा भाषा स्वाप्त क्रम् क्रिमीयुज्यक्त्रण्डेः।किंविषियुं,निक्रिंग्यः भक्तिभिनः,कीम्माविष्ठमं,विग्राजानायश्यभ म् उडी। मथुनः । महम् भणामानिम् , पि मी प्रमु ह्येति। स्प्रिति। उल्लागरी मिकि उपेयमन हे प्रा म् गाउरभाषम् यस्यग्रम् भूमामः ज्ञीमा कि म्द्रिशाप्सिवि मीन्यश्रभागं मीन्द्रन भ्रष्यः

ज़ि भः।पः

pratyayaḥ [SV 434,6].

```
¹ n nadanmeghād aham api katham na bibh <ī>[[e]]mi | iṣṭasamyogavatyaḥ
² mayūrasādrśyāt katham na<sup>45</sup> harşitā bhaveyuḥ | haṃsānām aniṣṭa[=]
³ saṃyogaḥ || mayūrāṇām iṣṭasaṃyogaḥ | uktaṃ ca⁴ || iṣṭā⁴ prāvṛṭ
<sup>4</sup> mayūrāṇām hamsānām anyathā matā iti | asya dvādaśapadāni
<sup>5</sup> santi | indravajrā chandaḥ | tallakṣaṇam | sā cendravajrā tatajās<sup>48</sup>, tato
^{6} gū \| \sim \| 2 \| \sim \| meghāvṛtaṃ niśi na bhāti nabho vitāraṃ ni[=]
^7 drābhyupaiti ca hariṃ sukhasevitāraṃ^{49} \parallel sendrāyudhaś ca jalado
^{8} [']dya rasann ibhānāṃ saṃrambham āvahati bhūdharasannibhānām \parallel 3 \parallel
^9 he priye. ni\acute{s}i rātrau, nabha ākāśaṃ | nabho [']ntarikṣaṃ gaganam ity A[=]
maraḥ [1.2.1]. na bhāti na śobhate. bhā dīptau [SV 272,8]. atra niśi vi-
sayarthe
<sup>11</sup> saptamī | bhātīti vartamāne. akarmakatvāt < ||> napuṃsakavācī
prathamānta eva kartā pratipāditaḥ | akarmakāś coktā lajjā[=]
^{13} di [SV 388,7-8] | dīptyarthād [SV 388,8] akarma<br/>[[ka]]dhātuḥ | kiṃviśiṣṭaṃ
nabho dyaur^{50} - \bar{a}vrta[=]
^{14} m ācchāditam | punaḥ kīdrśam - vit\bar{a}ram vigatā tārā yatra, yasmā[=]
d vā, tat | ca punaḥ | adya meghāgame | nidra harim śrīkṛṣṇam a[=]
<sup>16</sup> bhyupaiti | prāpnoti | i<sup>n</sup> gatau [SV 276,30] | abhi-upopasargābhyām [SV
17 rtham dhātur asau<sup>51</sup> | yad vā - ye gatyarthās, te praśnārthāḥ<sup>52</sup> kvacit. kī-
123,23-25] prāptya[=]
saṃ hariṃ - sukhaṃ sevituṃ śīlaṃ yasya, sas - taṃ | śīlety^{53} <a>[[tr̥]]^{n}-
```

भाषभुत्रकत्रुभिट्ठज्ञाम्भुत्रःभुक्षभूषागभूराल देशेंभ,डहाराष्ट्रिरासंग्रहें,क्रेपभावकारि।उद्य मयि अद्यम् मान स्टाम्ने के कि ज्ञाचन विभन्ने मह ज्ञवस्त्री, रथमक क्षभुरतः भिरुत्रे कुष् प्रवि, कुण्याभेषाभविष्ठासुक्यास्यां,कीमम्भःभस् युणः, उत्रूयणेन भद्र वर्षे भनः, उत्रूयणमञ्ज विद्यारः। विमित्रिथमण्डस्य व्यान्तिक करा इत्व भवु डिलक उठर० रागिगः।। ५।। ५।। ५। १५ सिल स्टिउनगर्भन्मक्षेण्यकीउथनगर्भाग्रिणिग्य र्णलेक्रीयूर्पउद्युष्ठित्रश्चिम् राम्याम्य रा मङ्भित्रभये, शल्मी धृक्रत्र गर्भ १ थड दि । भड्ड भडर मश्थिभया सक्द्रकड्डा क्रुयमभूडिभाम्ड.कर्डा द्यान्य सम्माथ उत्ते उत्तर विक्र भयान्य मित्राविभाग्ठया किम्म्राम् स्त्राम् ध्वरेष् ित्रः विकृतः भद्रविष्ठभगन् योग्लम् भेनः वित्रम् क्षं कुरुष्त्रगष् अने डि। अन अन मक्रा अन्त्री डि अन्तर मद्र जचने य के पर भूभा में है की उर धन्या है गिन येषु, उष्टामिश्चणन्त्री वित्रम्हणः, विमाः भर्त्रगिर्देगी हुनाः।

Amarah [1.7.8] |

```
¹ sukham anubhavantam ity arthaḥ | ca punaḥ | adya meghāgame, jala[=]
² do megha, ibhānām hastinām, samrambham kopam, āvahati utpā[=]
³ dayati. ānupasargād utpādane54 [']rthe. kim kurvan - rasan śabdam
4 kurvan san. ras śabde [SV ?; DhP I 745]. kathambhūtānām ibhānām - bhu-
vam dharanti<sup>55</sup>
^5 bhūdharās, teṣāṃ sannibhās tulyās - teṣāṃ. kīdṛśo meghaḥ - sendrā[=]
<sup>6</sup> yudhaḥ. indrāyudhena saha vartamānaḥ. indrāyudhaṃ śakradhanu[=]
^{7}r ity Amaraḥ [1.2.11] | viṃśatipadāny asya. vasantatilakā vrtt < a > [[i]]ḥ<sup>56</sup> | <sup>57</sup>
va[=]
^8 santatilakā tabhajā jagau gaḥ<br/> ^{58} \|\sim\| 3 \|\sim\| sataḍijjala<br/>[=]
<sup>9</sup> dārpitaṃ nageṣu svanadambhodharabhītapannageṣu ∥ paridhīraravaṃ
<sup>10</sup> jalam darīṣu prapataty<sup>59</sup> adbhutarūpasundarīṣu ∥ 4 ∥ ca punaḥ ∣
adyāsmin samaye<sup>60</sup>. jalam darīsu kandarāsu prapatati. pat<sup>1</sup> patane [SV
250,151
<sup>12</sup> atrāpi mayā akarmakatvāt kartr[[kri]]ye ca pratipādite, kartā
<sup>13</sup> ca kriyā, [[te]] <t>[[d]]ve nirūpite || akarmakāś ca vidvadbhir uktāḥ - san-
tāpe
<sup>14</sup> kṣaraṇe caiva śoṣe ca<sup>61</sup> patane tathetyādi<sup>62</sup> bahava uktāḥ, mayālpā
<sup>15</sup> darśitā vistārabhayāt. kīdṛśaṃ jalaṃ - nageṣu parvateṣu, ta[=]
<sup>16</sup> ditā vidyutā saha vartamāno yo jaladas, tenārpitam dattam.
<sup>17</sup> kathambhūteṣu nageṣu - svaneti | svan² [SV 251,13] dhvan² [DhP I 854;
881] śabde | svanantīti svanantah|
<sup>18</sup> śabdam kurvanto ye 'mbhodharā meghās<sup>63</sup>, tebhyo bhītāḥ pannagāḥ bhogi-
yeşu, teşu | ambho dharantīti ambhodharāḥ | uragaḥ pannago bhogīty65
```

干

भनःकीममं,भरिसभग्रसीरं,गसीरं,रव:मदिख्य उउ(क्षकुउभ्राम्भाभुमुख्यम्भाउन हि ५५भग्या ३भभु ३ किथि उनि कानुत्रायानि व डिविस्नक्थिउपिरापिराधिक्यानिस्त्राम् धिक उध्गाभन एक भी ह ए ज साना का भिना भरहें किय यित्राम्बर्भभभव भारमा मभी विस्त्रयन् कृष्ट्रभ भूमधः।अभुडीयांनी,वद्येकाल्डानि,कानुग्भाषा कि भूमी भूभगमया । मुन्त्रभुरुमय । अस मन् गहव्संक्रम् वात्रथमन् क्राम्य क्षं कुउ निशापानि। गडी डि। गडी मार्थि। यहन विलाभ अभिन्द्रीव किथि अनि वर्त कि अनिक लक्षयिकिमाइभितिक्षिक्रमः भिष्ये मिलयां में विवेश्यवी शलामाः भूभाः सुन्दः क्र ज्वानाः भाष्ठा भाष्ठिक निष्ठिभाष्ठिक विष् भ । प । उद्गुद्धार्था । भेभगमे भाजाय र उर्वे वार्य भूति । भूत भानगभनाभिमः।यनिवारलन्त्रे स्टार्युनिकिषः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> punah kīdṛśam - pari samantād, dhīro gambhīro, ravaḥ śabdo yasya -

² tat | kathambhūtāsu darīsu | adbhutam yad66 rūpam, tena sundaryo mano[=]

³ harās - tāsu ∥ atha vā<'>dbhutam rūpam yāsām, īdrsyah,67 sundaryo

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> yāsu, tāsu | *adbhutarūpasundarīṣu* | aṣṭapado 'yaṃ<sup>68</sup> jñeyaḥ ∥~ 4 ~ ∥

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> kṣipraṃ prasādayati samprati **ko [']pi tāni** kāntāmukhāni ra[=]

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> tivibhramakopitāni ∥ utkaņṭhayanti jaladāḥ pathikā[=]

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> n svanantah śokah samudbhavati tadvanitāsv anantah | 5 | punah

 $<sup>^8</sup>$  tasyāgamanam vya < kt > [[rth]]am īkṣya grhasthānām kāminām anyatām katha[=]

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> yati ∥ ardhena meghapakṣapātam ca ∥ apīti niścayena, kah kāmī

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> puruṣaḥ | sampratīdānīm varṣākāle, tāni kāntāmukhāni,

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> kṣipraṃ śīghraṃ, prasādayati | ānandam utpādayati | ṣad<sup>169</sup> vi[=]

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> śaraṇagatyavasādaneṣu [SV 246,18] ∥ upasargād anyārthe sakarmakadhātuḥ [SV 389,26-29].

<sup>13</sup> kathambhūtāni mukhāni | ratīti ratau ratisamaye, vibhramo

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> vilāsas, tasminn atīva kopitāni vakrībhūtāni | viśeṣe[=]

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ņa bhramayati<sup>70</sup> cittam iti vibhramaḥ ∥ vibhramaḥ<sup>71</sup> saṃśaye bhrāntau

<sup>16</sup> śobhāyām ceti Vaijayantī [2.2(pum°).69] | jaladāḥ meghāḥ, svanantaḥ śa[=]

<sup>17</sup> bdam kurvantah santah | pathikān pathikam iti pātho vā,

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> utkanthayanti [[ānaṃdayaṃti]] | meghāgame pānthā yatra tatraiva tiṣṭhan-

ti | ato

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> mārgagamanādiduḥkhanivāraņe nā<'>nandayantīti bhāvaḥ.

मध्या उद्वाद्य विश्व क्षेत्र वा अविश्व माने ग्रमन दिष्टाची भारता भूते देश में बार के कि । इसे इसे अ रुपराराष्ट्राम् मानानारा देवनु स्ट्रार्थ्य । अस् उझिन उभा उपा थिक नं वित्र भुम्भूनं के भग देशक द भभस्याः सभस्यभनग्रः भराजे कुः सम्भिनम् मनिक्षयारे म्हाधिवभनि हिलकं सुन् का सम्पार्थ। क्रांभित्र किन्क्रम् रुवन्।पार्न्नल भवारे मक्र वन्भ भन्न वहासम्बद्ध भूति प्रभूत्र यस्य भूके उपने मधराभक्रमे भिय वियोगनुमाग क्राउग्भडी भूभा गमाभागात्रथलक्ष्मत्रमात्रक्षिः भ्रोधः भ्रमम्यरः प्रिषेड श्राधक अप्रमाण प्रकृति लाभ रू उत्प्रमेव नय विश्वमण्डयाङम्भवमित्रंवमः। अक्त कष्ट्रिं। जलकर्द्यनम्बेद्रम्यः ज्ञभाव्ययङ्ग्रभावित्रम कार्याचनकारीविष्ठार्थने इविश्वादे कर् वन्भभद्राभन्।भुःप्रम् क्रामिश्विष्ट्रम् स्विद्धाः मीभुय इस्र शक्ति । स्री क्रम्म हिन् श्राम । म्क्रमा अभिष्पा द्या कि द्वित परिलं भा । कि विभिन्न स्टू र वन सक सडाभा स्वयित्रग्यितः अयह मक् रावयि ।

ya<<n>>ti <||>

```
¹ atha vā - utkanthayanti | utkanth<a>[[ā]]vataḥ kurvanti | mārge gama-
n\bar{a}[=]
² divyāpāreņā<'>nutkaņtha eva, punar meghāgame sthititvāt
³ vyāpārābhāvāc ca | pānthānām grhesūtkanthā jāyate | tadā
<sup>4</sup> tadvanitāsu | teṣām pathikānām vanitās - tāsv, ananto 'pāraḥ śokaḥ |
^{5} samudbhavati | sam-ud-upasargābhyām anyārthe bhū < < \dot{h} >> [Vgl.SV 389,
26-29] | asya sodasapa[=]
6 dāni jñeyāni<sup>72</sup> | atrāpi vasantatilakā<sup>73</sup> cchandaḥ ∥~ || 5 ||~||
^{7} chādite dinakarasya bhāvane khāj jale patati śokabhāvane \parallel
^8 manmathe hṛdi ca hantum^{74} udyate proṣitapramadayedam udyate \parallel 6 \parallel
<sup>9</sup> atha vā - sundarī<sup>75</sup> priyaviyogenā<'>nurāgakātarā satī<sup>76</sup> meghā[=]
<sup>10</sup> game ghanān upalabhya, sandeśān vakṣyati | proṣitapramadayā
<sup>11</sup> proșitasya pathikasya pramadā ∥ prakarșeņa madyate purușo [']naye[=]
<sup>12</sup> ti pramadā. tayā idam pūrvadarsitam vacaḥ [GhKh 1-5], udyate kathyate ||
<sup>13</sup> kulakatvāt paunarukter na doṣaḥ. kva sati vaca udyate - <<sati>>> di-
na[=]
<sup>14</sup> karasya dinam karotīti, tasya bhāvane dyutisamūhe, bhānām dyutīnām
15 vanam samūham - tasmin. syuḥ prabhā ruk rucis tviḍ bhā bhāś chavi dyuti
<sup>16</sup> dīptaya<sup>77</sup> ity Amaraḥ [1.2.35] | chādite sati channe satīty arthaḥ | tathā
kh\bar{a}[=]
^{17} d ākāśāt | khaṃ khagendriyanākeṣv iti Dharaṇiḥ^{78} | jale
<sup>18</sup> patati sati | kimviśiṣṭe jale - śokabhāvane. śokam santāpam,
<sup>19</sup> bhāvayati vārayati iti | yad vā - śokaṃ bhāvaya<<n>>ti prakāśa-
```

रिभिउम्बुक्नां उतिमेक्रक्नाः । उत्प्रीमेक्कुमुख्यः इभिन्नी,मेक्ट्राम्न उद्याधानक प्रभूयो देव हो गारेका रक्षानवकारावभ०नीयः उड्डाः उर्जेम्पवागुरल्ल द्वराध्यमकम्मिकदूर्भ स्ववय कुर्नय अभित्र । भरः क भाउ।हारि,सर्:भम्याक्ष्यस्य,प्ररुपार्थाय्रु,स्ट्रा॥ भाउ।भञ्जीष्ठभषः॥भनेभषः,भन्नषः। सुद्रारंगुण इ:इ:प्रशासिन्। भर्मने भर्मवेभग ५ हभरः क्रांतां थक् मङ्गिर्द्रा इस है । स्वाप्त कि स्वाप्त कि स्वाप्त कि विकास कि वि विकास कि व भचकालभवलभुउयमा सगडास्म यिशाउयमा निर्म लग्यम्म भिन्ताभग विष्टे से दिउन भाषिन इव, मण्या अधिव प्रभम्यान सं प्रकृष्यम् प के, उयमः यम्मियाः भभीभ्यः क्रमानुरंगाः प्रम अवं,भचकालावभाउगीभामिकं,भवलश्रुमीप्रका मुगउ सु मुभक्षि।भएभभूत्र सक्त व्यान वुः युव भिडिका प्रयाम्द्रीन्डः स्कृतका द्वराष्ट्रयः।। दिनिच्चयन अचे उन् प्रियेल विन्धानं भेज यिष्टव भाउयिष्ट्याविनाम्येग्रडीया् भ्रष्ट्रश्यां विश्व मिस्केष्ट विडिक्षिन क्षिन येग इडीया भी समन प्रियेल,निक्क लेन्द्रिन त्राम्य ए नुक्य यस्त्र उत

િ અ• 14

- ¹ proșitabhartrkānām iti śokabhāvanaḥ | uṇādikatvād yuṇpratyayaḥ.
- ² tasmin śokotpādane ity arthaḥ | yamakatvād79 va < ca > [[ba]]yor na bhedaḥ | bakā[=]
- $^3$  rasthān < a > [e] vakāra eva paṭhanīyaḥ | ity arthaḥ | uktaṃ ca Vāgbhaṭāla[=]
- <sup>4</sup> nkāre [1.20ab] | yamaka < ślokavyangeşu > [°ślesacitreşu] bavayor dalayor na <s>[[bh]]it | punaḥ kva
- <sup>5</sup> sati | hṛdi antaḥ, manmathe kāmadeve<sup>80</sup>, hantuṃ ghātayitum udyate ||
- 6 sati | mathnātīti mathaḥ | manomathaḥ manmathaḥ ākṛtigaṇa[=]
- $^7$  tvāt $^{81}$  sādhuḥ | tasmin.  $madano\ manmatho\ m\bar{a}ra\ ity\ {\bf Amaraḥ}\ [1.1.25]\ |^{82}$ kalāpakaṃ
- $^8$  caturbhis syāt, tadūrdhvaṃ kulakaṃ smṛtam $^{83}$   $\parallel$  saptasu rathoddhatā ccham[[dah]] ~6~
- $^{9}$  sarvakālam avalambya **toyadā** āgatās stha dayito ga**to yadā** [ $^{|}$ ]
- $^{10}$  nirghrņena paradešasevinā mārayisyatha hi tena mām vinā 7
- 11 tāvan megham prati prositapramadopālambham prakaṭayann84 āha |
- <sup>12</sup> bho toyadāḥ. yadā dayitaḥ mama priyaḥ deśāntaraṃ gataḥ, tadā
- <sup>13</sup> pūrvam sarvakālam vasantagrīsmādikam, avalambya śīghram tyaktvā,
- <sup>14</sup> āgatās stha | as</a>> bhuvi [SV 278,29] | madhyamapuruṣasya bahuvaca $n\bar{a}ntah^{85} y\bar{u}ya[=]$
- <sup>15</sup> m iti kartā <|> pratyayād aṅgīkrtaḥ | akarmakatvāt karmābhāvaḥ ||
- 16 hi niścayena | pūrvam tena priyena vinā mām mārayiṣyatha
- <sup>17</sup> ghātayiṣyatha ∥ vinādiyoge tṛtīyāpañcamyāv api kva[=]
- <sup>18</sup> cid vaktavyāv iti kathanād [vgl. SV 142,22-23] vināyoge trtīyā ∥ kīdrsena
- <sup>19</sup> priyeņa nirghrņena nirgatā ghrņā<'>nukampā yasmāt, sa tena.

विषाययानकार्य द्वीत्यक्ता च्या च्या व्याप्त व्यापत व्य भारतात्र केत्र हेत्य हिक्क का मान्य : क्षेत्र हेत न्था श्राप्त स्टेस्सः धारमः इस विद्यमिलः यश्रभारेनामश्राधिपक्रमानिधरानि ह इ.उउपिक्षणभूलद्भग्ययभेवपाष्ट्रमाञ्च नर्ताः । महरेमगाउरस्थाः भाषवाउवयप्रक श्रृष्टुरुभी।। आस्रवस्त्रमानाकः कः अनः भ युय्भवारं भियं इ.उ.क्षउ,की कम् भिष्में भुजानम् । यहा भिष्ठतः , भिष्ठः। भभग्म जिमिन ठितिरनकि। धिष्मिमा भाभनेयम् इता दित्र इ डिडं । सम्याः भिक्तां भंगे नडी डिडं हे ज र्डें ये भियंप्रति इहभरः। सम्वा प्रिकृ निर्मयं पर्भन निक्रय प्रभ डिशियाला निकारियाया ह्यां प्रि १२३ इन्डम्क्षरीय भराक्षे जिन्ने अध्यः ज्ञा अध्यः इइगाउरः भार । भारतियान ले भारतीय : अश्विक् इल्लेम्क्रिस् उड्डूपकारव ३, ठवंडूयः प्रकासः। क्निसीथरंग्रहिष्टी। इत्य आ उन्नेमा विक् डि क्यः क्रमण्याण्याण्याप्रम्क्रोलन्मम् नेरित क्षकुरुययं भिभाने सी भूल द्रयु इः सी भूगा भन

20 ity arthah |

```
¹ kṛpā dayānukampā syāt kāruṇyaṃ karuṇā ghṛṇā ity Amaraḥ [1.6.18] ||
² ghṛṇā kṛpā<sup>86</sup> jugupsā ceti Dharaṇiḥ [627] ∥ punaḥ kathaṃbhūte[=]
³ na - parasyānyajanasya deśaḥ paradeśaḥ, tam sevitum śīlam
<sup>4</sup> yasya, sa - tena | asyāpi pañcadaśāni padāni jñeyāni ~7~
<sup>5</sup> brūta taṃ pathikapāṃsulaṅ ghanā yūyam eva pathi śīghra[=]
<sup>6</sup> laṅghanāḥ \parallel anyadeśaratir adya mucyatāṃ sātha vā tava vadhūḥ ki[=]
<sup>7</sup> m ucyatām \parallel 8 \parallel atha sandeśān āha \parallel bho ghanā meghā<sup>87</sup>.
<sup>8</sup> yūyam eva tam priyam, brūta katha[[ya]]ta. kīdṛśam - pathikapāṃsulam
<sup>9</sup> p<a>[[ā]]nthān uddham | yad vā | pathibhavaḥ pathikaḥ | samāse kvacid
vi[=]
bhakt<i>[[e]]r aluk ∥ pathikaś cāsau pāṃsureṇuś ca, taṃ lāti gr̄[=]
<sup>11</sup> hṇāti - taṃ<sup>88</sup> ∥ atha vā | pathikānāṃ pāṃsuṃ lātīti - taṃ | reṇur dvayoḥ
^{12} striyāṃ dhūli[[ḥ pāṃśur nā na dvayo rajaḥ]]] ity Amaraḥ [2.8.100] \parallel atha
vā | pathikanirdayam. pāṃsulo
<sup>13</sup> nirdaye [']dhame iti Dharaṇiḥ<sup>89</sup> ∥ nanu priyāyā bhartāraṃ prati
etad vākyam akathanīyam. satyam | kopoktitvān na doṣaḥ. kutra o - yū-
yam
15 tatra gatāḥ santaḥ pāṃsunivāraṇaṃ, matsandeśaiḥ taccittāka[=]
16 rṣaṇaṃ ca, kariṣyatha ity upakāre krte bhavatkāyaḥ prakāśaḥ
17 kāmoddīpanam91 ca bhaviṣyatīti bhāvaḥ || uktam ca || vibhāti
^{18} kāyaḥ karuṇāparāṇāṃ paropakāreṇa, na candaneneti [NŚ 63cd]^{92} \parallel
<sup>19</sup> kathambhūtā yūyam - pathi mārge, śīghram langhayantah śīghragāmina<sup>93</sup>
```

क्रिम्डिमी भूलइतः इहा प्रभी मीरः नं के इत्भ उम्पार्कमविकास्ट्रब्रह्मकाला इया उम्मार । स व्युड्यमेश्री,गार्ड्स्यां इत्या मुक्ष्य धरात्र ने ज्युष्टिभिष्यिम्।उवव्यक्ष्यं द्वायां भाषिः, कि भनेषा इंत्यक्षेत्रस्यंक्ष्यः दिश्व अस्य अस्य स्थानि ॥ ३ = र्वस्थाद्वराधराष्ट्रसभ्धाः प्रशिक्षां विद्याः अन्तर भु । आमा उक्ते प्रशिध अधि । मिथियाम्य ।। जनम् सभ्दरीमन् वद्यक्ला एउ। हिमभूडीयनी भयुराभाभुडे उद्या इंड्रभाः द्रामा रं, धर्दिरिय में दृष्टि शिविद्य दिस्त क्रम्, भानभा डभनः,तर्भे विद्यंत्रभण्यवत्र्यंत्रात्रे यक्षिभवड्नीवनीवस्थारामभूभानभं विन् माउ किथिइधिउ : भने इधारण से दिश्चित । किनाय म्रियम्यामाणाय। नीलमध्मिरिकारिकाल वित्रिष्ठित्रिमार्कभलाः मुभुद्रः मिणिगण विराष्ट्र क्रमाः । भूयावन्भयः भूगा ० । क्रिय नीलमध्तालहल् मिडिकडि,मिडिमेठउँ नीलम उमुस्मारज्ञीलमध्यक्रमणग्यङ्गः उम्यस्म X013311

मन्त्राप्तकार्य है

```
¹ kvacid atiśīghralanghanā<sup>94</sup> ity api samīcīnaḥ | kim brūma[h].
```

unmādanas tāpanas ca <ș>[ś]oṣaṇas [s]tamb[h]anas tathā sammohanaś ca kāmasya pañcabāṇāḥ me smrt<a>[ā]ḥ [Randglosse:] [vgl. TKŚ 1.1.40]

² tad āha - bho pathika | adya varṣākāle || tvayā < '> nyadeśe ratiḥ, a[=]

 $<sup>^3</sup>$  tha v $\bar{a}$  < '> nyadeśam prati ratir, mucyatām tyajyatām | atha v $\bar{a}$  pakṣāntare | no

<sup>4</sup> cen muñcasi, tarhi sā tava vadhūḥ tvayā vā <'> smābhiḥ kiṃ puruṣā[=]

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ntaram vākyam *ucyatām* kathyatām iti bhāvaḥ | asyāṣṭādaśapadāni ~ 8 ~

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> hamsapanktir api nātha samprati prasthitā viyati mānasa[=]

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> m prati ∥ cātako [']pi tṛṣito [']mbu yācate duḥkhitā pathika

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> sāpi yā ca te ∥ 9 ∥ he nātha. sampratīdānīm varṣākāle.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> etarhi sampratīdānīm adhunā sāmpratam tathā ity Amaraḥ [3.4.24]. ham $s\bar{a}[=]$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> nām panktir api śreny api, viyati ākāśe, mānasam mānasā[=]

<sup>11</sup> khyam sarah *prati*, *prasthitā* pracalitā | *viyad viṣṇupadaṃ vā tv*<sup>95</sup> i[=]

ty Amaraḥ [1.2.2] | nanu pṛthivyām haṃsāh katham na krīḍanti<sup>96</sup>. tad uktam - asti

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> yady api sarvatra nīraṃ nīraja[[maṇḍitam / ramate na]] marālasya mānasaṃ [[mānasam]] vinā [SBh 231,4]. cāta[=]

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ko [']pi tṛṣitaḥ san. tṛṣā jātā <'> syeti tṛṣitaḥ. [[aṃbu jalaṃ yācate prārthyate ca punah. he pathika. sā priyā duḥkhitā satī te tava yācate. vayam katham dadāma < h>. atha vā sā te priyā duḥkhitāsti]]. ekonavim[=]

<sup>15</sup> śatipado [']yam ~ 9 ~ nīlaśaṣpam atibhāti komalam

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> vāri vindati hi cāta**ko [']malam** ∥ ambudaiḥ śikhigaṇo

 $<sup>^{17}</sup>$  vinādyate kā ratih priya vinā mayādya $^{97}$  te  $\parallel 10 \parallel$  he priya.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> nīlaśaṣpaṃ bālatṛṇaṃ, atibhāti atiśobhate<sup>98</sup> ∥ nīlaṃ ca

<sup>19</sup> tac chaṣpaṃ ca || tan 99 nīlaśaṣpaṃ || karmadhāraya uktaḥ ubhayapada[=]

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> pradhānatvāt [SV 152,3].

किंद्रुरमध्किमल्भम्।दिनिद्वितं,माउक्भुक्कः भभडहभर राष्ट्रभन्न,भन्न विक्ति र विक्रारित भाभे डि।कार्ग स्वरला केल्टा सुरुप कि शिक्ष वाशिष्डवासभूमेः,मण्यः,सिविगल्,भर्युग्भभकः विराष्ट्री,विमधलमश्चयालम्मक्राप्ति।प्रया वद्यं महक्लाभयाविना उउव्हारिः क्रानक्ष्यी दुन् थ। गिडःकाभः भिया गरी भरति। भी इति इति । नश्रुभ्रमभक्तिह्ययि।।:॥२०॥:॥भभ मद्रभितः कलापनः प्रिधान्नमयमकलाथरः॥ उयम्गभरम्मभाश्युम् जन्मभ्यन्त्रभाश्युम् कलायात्र विद्वायपाभिष्ठिकलाधनः।यर्वः भाष ना थिउ भिक्ष थिउ मीन यथा उ।कः मद्र इस ज्याक्रम् जः। भयर म्यानं सक्रन् भ्रमियः स्थानि। यष्टिया ज्ञारिक स्टार्डिया निर्माडवा थिएडें भक्षमाङ्ग्याः यद्भनीभिकिः।कीममःकृलाभिनः। प्रिधानं प्रिक्षिक्षितानं क्रया मक् भाजाप्ताप उपिराधि असिल्य पाउ। मुख्या भू भिउना हर्य। मकयलिए मिल्येभ्र यहा प्रियंतर हा म्य मक्यलिएउमीलयेषं उच्छा मभग्रम्भया

```
¹ kimbhūtam śaṣpam - komalam mrdu | hi niścitam. cātakas [s]tokakaḥ¹00
```

 $<sup>^{2}</sup>$  sam  $< a > [\bar{a}]$  ity Amaraḥ<sup>101</sup> [2.5.17] | amalaṃ malavarjitaṃ, vāri jalaṃ, vindati

³ prāpnoti || vṛṇ āvaraṇe [DhP X 271]102 | vṛṇoty ācchādayati bhūmim iti

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> vāri ∥ tathā ambudaiḥ meghaiḥ, śikhigaṇo mayūrasamūhaḥ,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> vinādyate viśeṣeṇa śabdāyate ∥ ṇada śabde [SV 229,29]<sup>103</sup> ∥ he priya.

 $<sup>^6</sup>$  adya (\*varṣā-)kāle, mayā vinā, te $^{104}$  tava, ratiḥ kā  $\parallel$  na kāpīty $^{105}$  arthaḥ  $\parallel$ 

<sup>7</sup> ratih  $k\bar{a}ma < h > striy\bar{a}m$  rag $< o > [[e]] < s\bar{u}n$ rte $> ^{106}[surate ']pi^{107}$  ratih smr-

 $t < a > [\bar{a}]$  iti **Dharaṇiḥ** [869] ||

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> asyāṣṭādaśapadāni<sup>108</sup> jñeyāni  $\|\sim\|$  10  $\|\sim\|$  megha[=]

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> śabdamuditāḥ **kalāpinaḥ** proṣitāhṛdayaśo**kalāpinaḥ** ||

toyadāgamakṛśā ca sādya te durdh<u>[[a]]reṇa madanena sādyate  $\parallel$  11  $\parallel$ 

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> kalāpo varham<sup>109</sup> vidyate yeṣām iti *kalāpinaḥ* | yad vā - *kaṃ* 

 $<sup>^{12}</sup>$  sukham,  $l\bar{a}pitum$  paribhāṣitum śīlam $^{110}$  yeṣām, te [SV 419,5] | ka < h >śabda iṣṭā[=]

<sup>13</sup> rthavācakaś<sup>111</sup> coktaḥ [?]<sup>112</sup> | mayūrā meghānāṃ śabdena muditā āsan |

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> yady api kutracic chloke sākṣāt kriyā nāsti ∥ tathāpi kartuḥ

<sup>15</sup> sakāśāt kriyā <∥> yojyā manīṣibhiḥ | kīdṛśāḥ kalāpinaḥ -

<sup>16</sup> proșitānām pathikavanitānām hṛdaye, śokam santāpam
113, lāpi[=]

<sup>17</sup> tum paribhāṣitum śīlam 114 yeṣām, te | atha vā - proṣitānām hṛdaye

<sup>18</sup> śokāya lapitum śīlam yeṣām, te | yad vā - proṣitānām [[pathikavanitānām]]
hṛdayam

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> śokāya lapitum śīlam yeṣām, te <|> tathoktāḥ | ca punar, adya (\*asmin) samaye

भारताप्याभमनेन कभन्भाक्तां भीकुते धर्म म्वम मने।क्रा भयका प्रथ्य इराया कराइ। कि वि धेन,भक्रनन,मुच्चरण,भक्षभमञ्जन। किराभाधनउवाभक उदा था प्रग द भ। उउलक् उद्याभक्रमणार रणल इपाउउं इक् लक्ष भगेडउले ११०९ ॥ भन्द्य, भ्रते घय उ। १५ भ विक , स भीि ति म्राड्याक , तथा का उरा, वा अ। क्रज्या,भद्रास्था । अवा । नम्य म्या म्या थि। उवभण्यं नरवा व इस्तेन क्षकुउयाक्षच्या, भाषु गाम्यः, भाष्ठक्थल्य <u> ५िडर,विलया मलकना,भन्नः,ज्ञन्नलन्भ्यय्यः</u> भः उद्याशाष्ट्रक् प्लग्वेष्टभगः,भम् जानुलग्लकः उ डभागम् जरम् अराष्ट्र व क्वलीपमया द्राप्तिक्व भवध्यान, परिभाग्ने विलेकिनी भ्राम्य वर्गि अर्थ ष्ट्राश्चित्रराम्यास्यादिस्यात्र एउ. प्रसिक्षराय्य क्रणगालिया लाप इन्निश्च रिवरी सं व्यस्तिकार क् भाग लये में यि किन् मीर्गिये मित्र मित्र मालविष

हिं भ•ाय:

```
¹ sā te priyā, madanena kāmena, sādyate pīdyate | ṣad¹ avasā[=]
<sup>2</sup> dane [SV 246,18] | karmani ya<sup>k</sup>pratyayāt trtīyāntakartā <'>tra [SV 388,
21] | kimviśi[=]
^3 șțena madanena - durdh < u > [[a]]reṇa soḍhum aśakyena, toyad\bar{a}n\bar{a}m me-
gh\bar{a}[=]
<sup>4</sup> nām āgamaḥ, tena kṛśā durbalā | asyaikādaśapadāni jñeyāni ~
^{5} kiṃ kṛpāpi na tavāsti^{115} kāntayā pāṇḍugaṇḍapatitālakā[=]
6 ntayā<sup>116</sup> ∥ śokasāgarajale [']dya pātitāṃ tvadguṇasmaraṇam eva
<sup>7</sup> p\bar{a}ti\ t\bar{a}m \parallel 12 \parallel punar\ y\bar{u}yam\ prabodhayata \parallel he\ pathika.\ a[=]
<sup>8</sup> pīti niścaye, tava kiṃ kṛpā, kāntayā hetunā, nāsti ||
9 k\bar{a}ntay\bar{a}^{117} saha (*kim)^{118} n\bar{a}st\bar{\iota}ti vā | n < a > [[\bar{a}]]d\bar{a}v [SV 119,29] atr\bar{a}di-
śabdād vākyādāv a[=]
<sup>10</sup> pi t < i > [e]-vas-ādayo<sup>119</sup> [SV 118,6-7] na bhavanti [SV 120,6] ity anena<sup>120</sup>
tavaiva syāt.
     kathaṃbhūtayā kāntayā^{121} - p\bar{a}nḍugaṇḍ<ayoḥ>[[au]] pītakapo-
l<ayoḥ>[[au, tayoḥ]]
<sup>12</sup> patitā vilagnā, alakānām antaḥ kuntalānām agram yasyāḥ,
sā - tathā \parallel gaṇḍ <a>[[au]] kapolāv ity Amaraḥ [2.6.90]. same kuntalālake
i[=]
ty \mathbf{Amara}\dot{\mathbf{h}}^{122} || na ca kuryar{a}t samskrtar{a}ngar{a}n^{123} ekavenar{i}dharar{a} yatah || eka-
v\bar{a}[=]
^{15} sā veṣahīnā hāropāntavilokinī^{124} \parallel vratadevādipūjārhā
^{16} vyagr\bar{a} taccintan <\bar{a}d>[at]anu[h] \parallel n\bar{a}śan\bar{a}disp_{r}h\bar{a}m dhatte prosit\bar{a} n\bar{a}yi[=]
<sup>17</sup> kākṛtir<sup>125</sup> iti ∥ anyac ca ∥ devatāpūjanaṃ kuryād, deyād bali[=]
bhuje balim \| likhet kāntapratikṛtīn, pāṭhayec chuka< m > [[s]]ār < a > [i][=]
^{19} k\bar{a}\dot{h}^{126} || gaṇayed \bar{a}vadhidinam^{127}, g\bar{a}tam^{128} |
evamvi[=]
```

वेन नम्न नये झुलं विये गिनी। मुह्तु संक्लां डव्यु णनाभागभेराज्य अग्रेशक विश्वभागः इस्याला थक्रमथम रेशा ग्वास्ट कार्ड : विन्रो लेख गुर रधसुरा,डाउलद ला। द्या ०९।। द्यापुरक्रीर भिर्म वास्त्र भूकर याउमा ॥ जिस्राभि अरुए स्कृतन्त्र भ्यर दिउष् भभ इक् नन्ष ।। वद्यो उमक्ल ध्राल नमीनं किभिडियभाभभवद्यसनमीनं १०३१, निष्टुः भिन्न भगाभकन्धभः विलं केल्धन्य सुविलंड हार ।। र्ण्लभानीयं तसीनः वदा डि.भूभय डि.मपुन् भुः भः न्सभवद्यभारविलक्यभिइडिकि,अफ्रम्झ्टीभ्टेर ।। यहाध्यान कृत्य उद्याधित्र मीनः भूग्ये उत्र द्वान थिभड़:भगद्भाय, उडिकार शकीर मीभी भीनी भीनी पा विग्किविष्यां,वा, कष्मभद्गिभागवद्गभा,वनभूजी भभित्रष्म् मादनकानने भिड्माः ज्ञाने भित्रानि स् उज्ञभनाति, ५० लाति, ज्ञाराशित, मजाएय हा विम भाभायम् ३५ जुएराः मजे वर्कागारमञ्जूष उद्देशनः। भुनः भियमित्रम्। भियमि : मित्र क्रि.

```
¹ dhena nodena nayet kālaṃ viyoginī ∥ adya varṣākāle | tava gu[=]
```

² ņānām smaraṇam eva, tām āturām, pāti rakṣati | kīdṛśīm - śoka

³ eva sāgaraḥ, tasya jalaṃ [[aśrupātaṃ]], tasmin pātitāṃ kṣ<i>[e]pitāṃ¹²९.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 130 pañcadaśapadāny asya | rathoddhatā vrttiḥ | ro narau laghugurū

 $<sup>^{\</sup>rm 5}$ rathoddhatā $^{\rm 131}$ iti lakṣaṇaṃ  $\|\sim\|$  12  $\|\sim\|$ punar dīnam idaṃ

<sup>6</sup> vākyam prakaṭayati ∥~∥ kusumitakuṭajeṣu kānaneṣu

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> priyarahiteşu samutsu**kānaneşu** || vahati ca kaluşam jalam

 $<sup>^{8}</sup>$  nadīnām kim iti ca mām samavekṣase na dīnām  $\parallel$  13  $\parallel$  a<<dyā'>>[=]

 $<sup>^9</sup>$  smin meghāgame, kaluṣam ābilam. kaluṣo ['] $naccha \bar{a} < b > [v]ila$  ity **Amaraḥ** [1.9.14]  $\parallel$ 

 $<sup>^{10}</sup>$  jalam pānīyam nadīnām, vahati prāpayati $^{132}$   $\mid$  ca punas.  $t < \bar{a}m > [[vam]]$   $m\bar{a}m.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> na samavekṣase na<sup>133</sup> vilokayasi iti kiṃ. mahadāścaryam<sup>134</sup> ity arthaḥ ∥

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> yady api jalam kaluṣam, tathāpi nadīnām prāpnoti | tvam ujjvalo<sup>135</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> [']pi mattaḥ<sup>136</sup> parānmukha iti bhāvaḥ | kīdṛśīm mām - dīnām duḥkhi-tām,

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Virahavidhurām vā. keṣu satsv api *na samavekṣase* ∥ vaneṣu *ku*[=]

sumit[[akuṭaj]]eṣu satsu | gahanaṃ kānanam<sup>137</sup> ity **Amaraḥ** [2.4.1] | ku-sumitāni sañjā[=]

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> takusumāni praphultāni<sup>138</sup>, kuṭajāni śaktākhyavṛkṣaviśe[=]

<sup>§</sup>āṇi yeṣu, teṣu. kuṭajaḥ sak<t>[r]o vatsako girimall<a>[i]k<aḥ>[[ā]]

ity **Amaraḥ** [2.4.66] | punaḥ priyarahiteşu - priyābhiḥ rahitā hīnā

क्ननासेष्ठा क्रिक्ष भाष्ट्र उष्ट्रायक वज्ञ हिभि क्षित्र ०३ भग्नेष्रभूभामिलनिविद्यमिउभुक्ष्यण्यः स्मिर डेनियामिउधा।गर्द्वारभभगभाभे विश्व क्रिया रण्ट्रामापि प्यवियोगरणमेक मण्डन ।। १०६। क्या भक्तमरः, उन्हरुष्वनः विनामियग्रहीयः, पनः मान भामिशिष्विधिशेषिक्षुस्रूभानेषु मणानः सलि लन्भयमक्भलन्।भलिलं कुभलम्लाभाइभनः विन भिरम् निरारम् हाय वृत् भारति काम् एवः भि डीम्। मिराभी हुए इथवः। यद्वारा काः। इस्त्रभस्त भदन उत्तर उसूरन यश्वरात्मा भन्न । उर्या वम् इयः, दिभाषे, प्रियभाषाभि इः भद्रमव ५ डिग्रिलः थ्यिस्,वियगः,उभः,दूर्द्धः,मक् सुस्रम्भः,भवाप मु गरीरयम्भगभंत्रभभगित्तिं, उन्द्विष्ट करा साहा इस्तया छ दक हमा द्वारमा सामा हुई। अनिउगित्तिउभभनिद्भिष्ठाभिउगिर्म्य अभिकृष मथांक्यं वभन्ना उलक् राडिः सुरुषि भाक्त निक न्यर्ड्ड इंड किथायर्ड स्थकार न हस्र की दार

हिं भः पिः क

```
¹ ye puruṣās, teṣu //samutsu/]kānaneṣu satsu ∥ samutsukā ānanebhyaḥ¹³9
samutsu[=]
² kānanās, teṣu. kvacid āmādyaṃtasya<sup>140</sup> paratvaṃ vaktavyam iti [SV 158,21]
| 13 |
³ mārgeṣu meghasalilena vināśiteṣu kāmo dhanuḥ spṛśati
<sup>4</sup> tena vinā śiteṣu || gambhīramegharasitavyathitā kadāhaṃ
<sup>5</sup> jahyāṃ sakhe priyaviyogajaśokadāham || 14 || kāmaḥ
<sup>6</sup> pañcaśaraḥ<sup>141</sup>, tena bhartrā vinā. vinādiyoge trtīyā [SV 142,22-23] | dha-
nuḥ cāpaṃ
<sup>7</sup> spṛśati | adhiropa[ya]ti | keṣu satsu - mārgeṣu, meghānāṃ sali[=]
<sup>8</sup> lena payodakamalena | salilam<sup>142</sup> kamalam jalam ity Amarah [1.9.3] ||
<sup>9</sup> vināśiteṣu nivṛtteṣu<sup>143</sup>, bhagneṣu vā, satsu<sup>144</sup> | kīdṛśaṃ<sup>145</sup> dhanuḥ - śi[=]
t < \bar{t} > [[e]]şu / śitās tīkṣṇā, iṣavaḥ pañca bāṇāḥ | utsādanamadana[=]
<sup>11</sup> mohanatāḍana-ucc<a>[[ā]]ṭanā yasya, tat [vgl. TKŚ 1.1.40] ∥ spṛśª sparśa-
ne [SV 332,12], tudāde[=]
^{12} r<sup>146</sup> a<sup><c>[h]</sup>pratyayaḥ [SV 326,32]. he sakhe. priya[h] sakhā mitra<h>[m]
Sahacara iti Dharanih 147.
<sup>13</sup> priyasya viyogaḥ, tasmāj jāto yaḥ śokas, tasya dāhaḥ santāpa[=]
<sup>14</sup> S, tam | gambhīram yan megharasitam meghagarjitam, tena vyathitāham
<sup>15</sup> kadā jahyām tyajeyam | °hā<sup>k</sup> tyāge <|> hvādigaņe sādhyate<sup>148</sup> [SV 297,
30] |
<sup>16</sup> stanitam garjitam meghanirghoșe rasitādi cety Amaraḥ [1.2.9] ∥ pañcada[=]
 śap<\bar{a}>[[a]]do [']yam. vasantatilak\bar{a}^{149} vrttih. atrāpi p\bar{a}d\bar{a}ntastham vika[=]
   lpenety uktatvāt<sup>150</sup> dvip<a>[ā]dayo<'>r antasya s < a > [u]kāra[sya]^{151}
```

na h<y>[[r]]asvatvam  $\|\sim\|$  14  $\sim$ 

किना अन्य किन जिल्ला, भन्न एक भक्ता थ जिल्ला विनेडिंभिस्०भाभिभाषवेन्थयाभिस्य यिङ्गापव।।०४॥ ज मण्यियंवित्रिभंग्राहिष्यं जनारक्रमाध्यत्रभ गणम् भुभुम् निभिक्षित्र वृष्टिः। इंभण्यव्भाभि विभा ज्ञभित्रम्यनक्ष्मन्भक्न्भभुत्विध्यूपनेविडिसेषः॥ क्रियामध्या अवाश्याक लया शिर्म क्रिय किर्यादम्भारिष्ठः द्वीकिर्भक्षात्रम् मुडम् जन् दिश्रम्य गारेलापल ५ डिवरणय जी भक लर्गनिराउ उडि थिथा ९ से थः। क्षकुः भागवे कि ने १३ कि किलभ् स्वरू इर भूभ श्री धु स्वर्वभ स्वरू वा, ककाना मन् वाकाना क्रारिताः, मक्रयश्य । मधराकिकारिः, देरे । देश भराभन्यमे मिर्द्यक क्री भारतिक किला सन्विधि भारतिक किला कि गम भणव दे इस सिया भारति है नियय भित्रण हिली। भाया, नड्डा पवः पिडः भाषवः अभिन् अकिरानि भाउरभा, इड्रभर १, अरुम धर्या मुरुधि र व कुर से भुगा विष्या वन रिलंडाना सन्यस्या वाड वीरिलंडाना

```
¹ kokilāsv anavakokakūjite manmathena sakale [']pi kū jite [|]
² nirgato [']si śatha māsi mādhave nopayāsi śayite [']dya mādhave | 15 |
3 he śatha / priyam vakti puro, [']nyatra<sup>152</sup> vipriyam kurute bhrsam | yuk-
t[[y]]\bar{a}pa[=]
<sup>4</sup> rādhaceṣṭas tu śaṭho [']sau kathito budhaiḥ [vgl. ŚT 27] | tvaṃ mādhave mā-
si, vaiś\bar{a}[=]
<sup>5</sup> khe m\bar{a}dhavo\ r\bar{a}dha^{153} ity Amaraḥ [1.3.16] | nirgato\ [']si^{154} | akarmaka-
tvāt karmābhāvaḥ<sup>155</sup> ||
6 kva sati - manmathena kāmena, sakale sampūrņe [']pi janair¹⁵6 iti śeṣaḥ ∥
^{7} k\bar{u} iti pādapūraņe, 'vadhāraņe vā, jite sati. k\bar{u} hakāra[=]
<sup>8</sup> cak\bar{a}r\bar{a}dy\bar{a}h p\bar{a}dap\bar{u}rne prak\bar{u}rtit\bar{a}h iti Dharanih<sup>157</sup>. evam k\bar{u}[=]
<sup>9</sup> ś ca tathā nūnaṃ hi syād avadhāraṇe khalu iti Vaijayantī [?]. saka[=]
^{10} le ^{158} jane jite ity api pāṭho 'doṣaḥ \parallel kathaṃbhūte mādhave - koki[=]
^{11} leti^{159} kokil\bar{a}su [[satīṣu]] anyabhrtāsu satīṣu, anavamaṃ ślāghyaṃ, jīrṇaṃ
^{12} vā, kok\bar{a}n\bar{a}m cakravākānām, k\bar{u}jita < h > [m] śabdo yatra, tat - tasmin.
^{13}atha vā - kokil\bar{a}bhi\dot{h}hetubhi<br/>ḥ, su [[su]]tarām <'>anavamaślāghyakoka[=]
^{14} k\bar{u}jite^{160} yatreti. kokil\bar{a}\acute{s} < c > [v] anava < v > [m]eti^{161} pāṭhe kokil\bar{a}bhi[=]
^{15} r \bar{a}śu ś\bar{i}ghram, anavamakokakujitam yatreti, tasmin | adya megh\bar{a}[=]
^{16}game, m\bar{a}dhave kṛṣṇe, śayite sati | tvaṃ nopayāsi nāgacchasi^{162} \parallel
^{17}māyā lakṣmyā^{163}, dhavaḥ patiḥ mādhavaḥ - tasmin. indirā loka[=]
^{18} m\bar{a}t\bar{a} m\bar{a} ity Amaraḥ [1.1.28]. ṣoḍaśapado [']yaṃ^{164}. atrāpi rathoddha-
t\bar{a}^{165} cchandah || 15 ||
^{19} susugandhitayā vane ['] jitānām svanadambhodharavātavījitānām [|]
```

भम्नश्रुत्विक् उननं प्रिकंड्यू वनमिक् उनन्म के अक्षुद्र हैं के उन रें के उक्क कहा विमें भाज वन निस्थ दे नि भूषिक विज्ञानिक वृद्ध मिन्ने भूष्य प्रक्रिय स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्व जभामे विष्ठकाने भः भवतीं यस्य यस्ति भः सम्मानिक इड्समन एववम नि,क व कु उन् के उनन् वन्क नने, रिए उन् भ्रोपुरने, सर्गार, वनवाभिनाभिक्ष ज्ञ श्वनद्वी १३ श्वनद्व : सद् ज्ञच्यः येन्द्रण्याभभा सङ्ग्रानी भिज्ञानुस्य भम्नश्रक्तभम्बश्चन्द्रितिभाष्ट्रानिभाष्ट्रहेन्स्योग उत्तर्गराज एक्याय स्मूस्यात्य स्मान् श्वः उपा मध्यक्षक्षक सम्मान्तान्।। यह भागभाम प्रथित काम निवासम्म कि: प्रविविच्यात्र इत्याभिभयावनानाभी कभाग भरतन्त्र । जिक्रभित्वभक्षभभ्र विकास्य भिन् उद्यमभुषना पन् दिस्सामान उर्देशन सम्बद्ध द्वार ।। प्रथित्व वर्षे अवरं मिवन्सम्मा अर्थि उद्भी निं भारति। विषय कर्मियं में मुक्ति किः द्वि वननं भभजनं ,कन्ननं वा भरा प्रविभ मधनः भेषाव नरं भेमां श्रीण वा रेड्ड्वः राज्यस्यकः मिन्त्रि सिक्धभ्यास्त्रे भूषाति उद्युक्क । इः। = कम्युमिन्धन्ताभ्रव्यभित्रभम्तः ज्ञाभभित्र जिल्ला

भः प्य भः प्य

<sup>2</sup> adya varşartau, ketanānām<sup>166</sup> keta < ka > [[na]]vrkṣaviśeṣāṇām, vanāni samūhāni.

<sup>3</sup> pratibhānti atisobhante. bhā dīptau [SV 272,8] pra ati upasargau<sup>167</sup> [SV

123,23-25] pra agre ati.

<sup>4</sup> ha < s > [1]āder ity [SV 21,10] akāralopaḥ, svarahīnaṃ [pareṇa saṃyojyaṃ] [SV 16,24], yad vā yasya lopaḥ [SV 127,29; 128,7;16-22]. atha vā keci[=]

t praty upasarga eva vadanti. kathambhūtānām ketanānām - vane kāna-

ne<sup>168</sup>, 'jitānām

prāptānām. aja gatau [SV 234,1]. vanavāsinām ity arthah. svanantīti svanantah, śabdam

kurvantah ye 'mbhodharā meghās, tadvātena vījitāh kampitās, teṣām. tathā 8 madanasya kāmadevasya, kṛte nimitte, nimittāt karma < saṃ > yoge [ca saptamī vaktavyā] [SV 148,5]]. nike[=]

*tanānām* grhānām. kayā - su susthu, sugandho yasyāsau susugandhis, tasya bhāvaḥ [vgl. SV 187,12-25] - tayā. asya ślokasyaikādaśapadāni ~ 16 ~ tat

sādhu

11 yat tvām sutarām sasarja prajāpatih kāmanivāsa sarja [1] tvam mañjarī[=]

bhiḥ pravaro vanānām netrotsavas cāsi sayauvanānām 17 atha

kāmārtā sutarūn āha || he kāmanivāsa. kāmasya nivāso yasmin, sa. tasya sambodhanam. punah - he sarja śālataro  $<\langle h >>$ .  $<\dot{s} > [s] \bar{a} l e^{170}$  $< n > [[t]]u \ sarjak[\bar{a}rśyāśvakarṇak]ety Amaraḥ [2.4.44] ||$ 

prajāpatir brahmā yat tvām sutarām atiśayena, sasarja srjati<sup>171</sup> sma, tat sā-

16 hitam. sutarum iti vā<sup>172</sup> pāṭhaḥ. atra [[dvitīya]]viśeṣaṇam - tvam mañjarībhih krtvā,

vanānām samūhānām, kānanānām<sup>173</sup> vā madhye, pravaro [']si. ca punaḥ,

<sup>18</sup> nānām puṃsām, strīṇām vā, netrotsavah netrānandadāyakah asi<sup>174</sup> | asya

19 ślokasya sapt <ā>[[a]]daśapadāni. indravajrā vrttih ~ 17 ~ nava[=] <sup>20</sup> kadamba śiro[']vanatāsmi te vasati te madanaḥ kusumasmite [|] kuṭaja

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> madanasya kṛte **niketanānāṃ** pratibhāṃty adya vanā**ni ketanānām** 16

कि ज्ञानमपद्ध कर राज्य उत्तीम म म म म म रहे ।। १० ।। क्तवक्रम् , नवझभोक्रमध्य ३३ भ्रेणना प्रश्रेतिन वर्ष नवीन अडनेनवः उद्याः मुद्र उ उद्यामिन वन उत्ति भाग कारानशीकुरा विनरिं धिण्या विमेषे ल्नारा भी हराः प्र उभाजा भवनःक्भः इ इव जिभ्भ सिरः ज्ञेभूभ एव, इवस् र भितिवाभक्रिति के क्रिक्स क्रिक्स क्रिस्ट क्रिस क्र क्रिस क्रिस क्रिस क्रिस क्रिस क्रिस क्रिस क्र क्रिस क्र क्रिस क्रिस क्र क्रिस क्रिस क्र क्रिस क्र क्रिस क्रिस क्रिस क्र क्र क्र किर्द्धान्म वियो द्भाष्ट्रभन् मुद्र राउट प्रणयाम्। राज्यक्रीभाकवर्षे स्वात्र भेरे से भेरे से क्षेत्र क्रमान्य दे दे भियारिव इस् भागम सुर हे जिन्त के स्र भाविम धलला।। किरिणभिक्षिप्रमिष्ठ्य, उद्योपिकिसी जिल्लेपि कम्भके, डिकिमिड्री मुध्ने क्षेत्र एक्रम भरगरे, मुश्रेष लिश्वस्तः इश्वलि भित्रभाम निक्रमण विश्वित ले।। ०३॥ द उनवर बन्डा भिरु सम्प्र हम्यम प्रकरिम कि सम्पर्ने। उयज्ञासम्बद्धाः व्याप्य विश्वलायं सद्भवनीप्यवने।।००।। न उन का उन भू काः। इड्से पर्ने यहा इड्राल्ं भू काः। मुद्राः। वरः मुद्र रिष्ठक्रीवभरा कुप इड्अरः मुद्रभमः विन्द्र सि. विम्धल नश्रास्त्र इस्मा हम्यं भ्रम् द्रम्य प्रमाद्र माद्र प्रकृष भाइकि। धारिक्व मडिमय भिरम्यः। यद्वाभ महिम्या भरान्यका थि, इहिक भद्रमञ्चर भिष्ट्र । देवी पृष् य्याक्रम्युभार्तः भिर्म् त्रापम्यक्रम्यक् अति प्रयुक्त प्रदं भद्भवमी अभेव मदिवस लयं एकः कि वहा

<sup>1</sup> kim kusumair upa**hāsyat**e praņ<a>[i]<y>[p]atāmi suduṣprasa**hasya**<sup>175</sup> te | 18 | <sup>2</sup> 176 he navakadamba. navaś cāsau kadambaś ca, tatsambodhanam. pratyagro [']bhinavo<sup>177</sup> navyo navīno nūtano navah ity Amarah [3.1.78]. aham te tubhyam, śiro[']vanatās $mi^{178} \text{ siras}\bar{a} < '>[=]$ <sup>4</sup> vanatā namrībhūtā. vinateti pāṭhe viśeṣeṇa natāsmīty arthaḥ<sup>179</sup>. hetum āha -<sup>5</sup> madanaḥ kāmaḥ, te tava, kusumasmite<sup>180</sup> kusuma eva īṣaddhāsyaṃ - tasmin, va[=]<sup>6</sup> sati<sup>181</sup> nivāsam karoti. he kuṭaja. te kusumaiḥ kim upahāsyate, sapuṣpaiḥ <sup>7</sup> kim prahasyate, hāsam kriyate. has<sup><a>[e]</sup> hasane [Dh I 757; SV?]. aham te tubhyam, pranayatāmi (!) praņāmam karomi. kathambhūtasya te [[tava]] - sudusprasahasya. kāmālayatvāt <sup>9</sup> priyarahitatvāt sutarām durddharasyeti navakadambaviśeṣanam | virahinām atidusprasahasya te ity api pātho [']sti | kuṭajo [']pi kadambake iti kecit<sup>182</sup> [?]. asya ślokasya pañcadaśapadāni. drutavi[=] lambitas chandaḥ. drutavilambitam āha nabhau bharāv iti lakṣaṇaṃ<sup>183</sup> taruvara v < a > [[i]]natāsmi<sup>184</sup> te sadāham hrdayam me prakarosi kim sadā-18 | tava kusumam udīkṣya<sup>185</sup> cā**pade [']haṃ** visrjeyaṃ sahasaiva nī**pa deham** ham | 15 he taruvara, taruṣu varaḥ, tatsambodhanaṃ. yad vā - tarūṇāṃ madhye varah śresthah [[tatsambodhanam]]. varaḥ śreṣṭhe $^{186}$  triṣu,  $kl\bar{t}b < e > [[am]]$  manākpriya $^{187}$  ity Amaraḥ [3.3.173]. viśesena namrāsmi. tvam me mama, hrdayam sadāham dāhayuktam kim smāt, prakaroși. cittam tu ceto hrdayam ity Amaraḥ [1.3.31]. yad vā - mama sadāhaṃ prakaroṣi iti kiṃ. mahadāścaryam¹88 ity arthaḥ | he nīpa, he damba | kadambam āhuḥ<sup>189</sup> siddhyarthe nīpe caiva kadamabake iti Viś-²¹ aham sahasaiva śīghram eva, deham visrjeyam jahyām. kim krtvā -

इ.उबज्ञभभ,भूषा म.मुभम् सुभ विभित्रण्यः । अति वीहा मझ प्रया इ.वाइ भभ उपमय सुरुविहरी छ छवः उज्ञमाभुष् क्षेत्रिष्ठुउडि क्षामु विमारि प्रिमाः २० जियम मध्यमिकिङाभिउः अन्यज्ञा भूमव प्रका भिउ इत् प्नः भभविष्ट् क लाग्रह्मर स्माउयवक लाग्या १।।। इसमनन्मद्र इयः, नभगभः इस्सन्। यि मयेन, क्रिडिशित्राधिम्भग्यीनं, मश्वलध्तक्रभत्मः, व भवः ध्यषक लंडा यपक यह यल्ली मुन्न वि,रिएस वि । कित्रा, भप्नः तभ उद्ये अधिया, भप्भ स् भप्रदे प्रभ्य ५४रमविद्याभप्रभेर भप्रमेर भप्रमेर भप्रकियभप्रभेर है। कालडा, नामडा, भभवहः भभवेग नामकाल :कनिष्म कल उर्धा सभरः सभवह भश्चर के किसी लाउं के भगः अध्रम्भिकाः ग्रामीयाः कीम्मेः ज्ञानमः भिष्ठः। मुद्राभनः किम्मः। अन् इ. अमुम्माय्भू नव रणलक् णमुः प्रकाभिगनिमिकिगनिष्ठैः, ममथम् छ मुर्भिः भी किएयं भुष्टा वमः । पन् मयान वभी किएयाः भा वीकिन्यभूमि उरालम अभेभः प्रश्ययाभम्न अन क्रिनेमिणः ९० पिल्निम्चयन् मयाल्यापंभपत

- ¹ te tava, kusumam puṣpam, ca āpade¹9¹ āpannimittāya utthitam, vīkṣya
- ² dṛṣṭvā, puṣpajam tvām vīkṣya, mamā<'>nyapuruṣecchā<sup>192</sup> bhaviṣyatīti bhāvah |
- ³ uktam ca || puṣpaiḥ kāmo hi padyate iti. [kusuma][[m udīkṣya tāpadeham iti pāṭhe tava kusumam udīkṣya tāpasamyuktadeham visrjeyam ity arthaḥ]]. dvāviṃśatip<ā>[[a]]do [']sau | 19 |
- <sup>4</sup> kusumair upaśobhitāṃ **sitaiḥ** ghanamuktāmbulavaprabhā**sitaiḥ** [|] ma[=]
- $^{5}$ dhunaḥ samav <  $\bar{\imath}$  > [[e]]kṣya kālatāṃ bhramaraś cumbati yūth < a > [i]kālatām **| 20 |**|
- 6 bhram<sup>u</sup> calane [SV 250,21]. ⁵at<sup>r</sup>pratyayaḥ, n<sup>um</sup>āgamaḥ, bhraman san [SV 430,26-29] atiśayena
- <sup>7</sup> rauti iti, nāmni ca [SV 406,30], svarahīnam [pareņa saṃyojyam] [SV 16,24]. atra varņasya nakārasya nāśaḥ, bhra[=]
- maraḥ.  $y\bar{u}th < a > [i]k\bar{a}lat\bar{a}m^{193}$   $y\bar{u}tha(!)k\bar{a}^{194}$  vṛkṣavallī, cumbati<sup>195</sup> jighrati ∥
- <sup>9</sup> kiṃ kṛtvā madhunaḥ vasantasya, caittrasya vā. madhu madye, madhu kṣaudre, madhu
- <sup>10</sup> puṣparase viduḥ / madhu caittre<sup>196</sup>, madhuś caittre, madhuko [']pi madhu smrtah<sup>197</sup> ||
- 11 kālatām nāśatām samavekṣya | samaye ca nāśe kālaḥ kīnāśe
- $^{12}$   $k\bar{a}la$  ity api **Amaraḥ**  $^{198}$ . samavekṣya samyag jñātvā. kīdṛśīm  $lat\bar{a}m$  ku[=]
- 13 sumaih puspair, upaśobhitām ramaņīyām | kīdrśaih kusumaih sitaih
- i svetaih || punah kīdrsaih | ghanair meghair, muktā ye [']mbulavā jalaka[=]
- nās<sup>199</sup>, taiḥ, *prabhāsitāni* śobhitāni, taiḥ. daśapadāny asya. atrāpi
- mohanamantras chandah || 20 || etan nisamya virahānala[=]
- <sup>17</sup> pīḍitāyās tasyā vacaḥ khalu dayālur apīḍitāyāḥ<sup>200</sup> [|] sā[=] <sup>18</sup> dhvībhir evam uditam jaladai**r amoghaiḥ** pratyāyayau sadanam ūna[=]
- <sup>19</sup> dinai**r amoghaiḥ** 21 khalu niścayena dayālur api sa puru[=]
- <sup>20</sup> șo pi,

म्भणः भठलः। जुराधिर् गल्य किनः भक्त्र गर्द् प्रश् ययो पुरणगभड्यः।।किन्यः ३४ः १५यायाः रण्लम् इत्यः भाषी विश्वापी विश्व व्याप्ति नलः भावकः। विभागः भावकनलः इभवः अवन्ति उच्यः मः विरुष्यः।यभः विरुप्तान्त्रान्त्रः भी कियाः भनः कीम् हाः वं नि उत्याः व कुर भूयर हरू भ न्ध्रह्ये एम, एक्निविम्डि भ्रेय्भ्राम्डिन् वभन्न १इलक्ष्म्यः॥ २१ ७०॥ द्यारमञ् दियाम्बर्भस्य युण्युण्यान्ति स्रि युत्रः भद्रभानयात्रिभणगंत्र भूयभाषी स्थलनयंत्रि । १९९।। दिनिस्यन्यः।भ्यः,भर्यणभुणनगित्रअधिन्धे। उत्युपेन्भद्वरुः,भक्षुण, १उन्म्मेभुणभुभग्रास्त्रन्, मुद्भिष् । भ्यामः भज गुरुष् प्रभानयात्रि, जीव ८३: वद्वाकलः भठल १२ ऽ ३ <del>४३</del>मथस्याः = क्र हक् िराम द्राच्य क्रायन मध्ययां यतः

<sup>2</sup> yayau<sup>201</sup> ājagāmety arthaḥ | kiṃ krtvā - tasyāḥ priyāyāḥ, etat pū[=]

<sup>4</sup> jaladair meghaiḥ, sādhvībhis sakhībhis ca krtvā<sup>203</sup>, evam uditam vadi[=]

<sup>5</sup> tam ity arthah ∥ kimviśistāyāh viraheti. virahād utpanno yo

<sup>7</sup> tāyāḥ duḥkhitāyāḥ. yad vā - viraha ev<'>ānalas<sup>205</sup>, tena pīḍitāyāḥ.

<sup>8</sup> punah kīdrsyāh - *īditāyāh*. īdyate stūyate bhartā aneneti<sup>206</sup>, tasyāh.

 $^9$  ktapratyay<e>[a i]t<a> ca<sup>207</sup> [vgl. SV 286,19-20]. ekonaviṃśatipado [']yam | etan niśamyetyāditrișu

vasantatilakā cchandaḥ<sup>208</sup> || 21 || tāsām rtuḥ saphala eva

11 hi yā dineşu<sup>209</sup> sendrāyudhāmbudharagarjitadurdineşu [|] ratyutsavam pri[=]

yatamaiḥ saha mānayanti meghāgame priyasakhīś ca samānayanti<sup>210</sup> || 22 ||

hi niścayena. yāḥ striyaḥ<sup>211</sup>, sendrāyudhāmbudharagarjitadurdineṣu

indrāyudhena saha vartate sendrāyudha, etādrso 'mbudharas, tasya garjitena

durdineșu. priyatamaih saha ratyutsavam mānayanti<sup>212</sup> kurvanti. tāsām strīņām,

16 rtuḥ varṣākālaḥ saphala eva iti. [[cakārāt meghāgame ye puṃsaḥ priyasakhīḥ samānayamti anubhavamti, teṣām api rtuḥ saphala eva iti śeṣaḥ]]. ṣoḍaśapado [']yam || 22 ||

<sup>17</sup> ālabhya cāmbu tṛṣitaḥ karako**śapeyaṃ** bhāvānuraktavanitāsu[=]

<sup>18</sup> rataiḥ<sup>213</sup> śapeyam [|] jīyeya yena kavinā yamakaiḥ pareṇa

tasmai vaheyam udakam ghatakharparena<sup>214</sup> || 23 || atha kavih

<sup>20</sup> kāvyakāṭhinyād ātmagarvaṃ<sup>215</sup> prakaṭayan śapathayati - yena pareṇā[=]

<sup>21</sup> nyena kavinā,

¹ amoghaiḥ saphalai<ḥ>r ūnadinair <'>alpadinaiḥ, sadanaṃ grham, prat $y\bar{a}<'>[=]$ 

³ rvoktam vaco, niśamyāngīkrtya²02 | śrutvety arthah | kimbhūtam - amoghais saphalaih,

 $<sup>^6</sup>$  [']nala $h^{204}$  pāvakah, kṛśā<ņ>[n]u<math>h pāvako [']nala ity Amarah [1.1.55], tena pidi[=]

भम्षिक्त हुतः स्प्रंथभक् सिकः १३ र्रियय सिक् इष्ट्राप्ट्यन् वं रिया देश हैं। दिया या, लिए, एउस प्रमिष वयन रयः विकाने मात्रकर्ना यक रिप्रम् ~ अ रिक्षा शक्किक करये हैं इस्प्रिय शिभक्त करें नकेवल रिएउ मिध्ड मुंदंड से कवय उरकेर लाव क्यं अथन्तिक्याभी इत्र शायक्रम्य लाखाभया गर्देम। कर्भराकर्गे अनुश्चार गेना कित्य दिश्यम्। सर्वासः राष्ट्रहर्गः। द्वास्त्रास्यारा गाउना रात्त्रभग्राय्य भ्रमुद्वयिष्मभीि क्रिक्षित्रम्भार्ष ललं भ्वण्यवमेषं स्वाधिष्टभी हिम् इर्ज्यं के कुर् मुन्त्रक्रमथय।क्रक्मन्त्रभुथ्याक्रम् जे लेपए इरियम्बर्भिय, भीयउँ इरिनेमाड, सर्वय भूह्यश्रामकाश्रमकाः,म्राह्मान् अर्थना भिवउ(॥ रंसमभुनच्यानकुल्पभिष्ठिलयः। स्यितिभ्रिकेष् भिष्डमण्ड्रास्त्र वत्र वत्र वत्र वास्त्र विभिन्न । विभिन्न । इति, भक्षेणित्रैः, मध्यं, मध्यं ज्ञहा, मध्यं मध्यः पुनानिड्भनः। उष्ट्रध्रीत्मथमः। इय्यासः कालिसभन्न का वाचा वितिष्ठ भग्रे भग्ने के किया । साम अ मुद्रवृत्त्वभागान्य क्यं कित्या क्या कि मिक् नामाभभु मरा नेव्यक्षा भागे विन भया पिक भि

डि **भ**• 1प • 22.

- ¹ madadhikenety arthaḥ | aham yamakaiḥ ślokaiḥ krtvā, jīyeya ślokā[=]
- ² rthavyākhyānenaiva²¹6 jitaḥ. ji jaye [SV 240,21] lini uttamapuruṣaika[=]
- ³ vacana īyavibhaktiś²¹² cāgre, karmaņi yak dīrghaś ca, k<i>[a]tvād²¹8 gu[=]
- <sup>4</sup> napratisedhah [SV 388,2-3], akār < ai > [[e]] kārayor < ai > [[e]] tvam, jīyeyeti siddham<sup>219</sup>. aham
- <sup>5</sup> na kevalam jita, api tu aham tasmai kavaye, udakam jalam, va[=]
- 6 heyam²²²0 upadhaukayāmīty arthaḥ ∥ vah² prāpaṇe [SV 228,31] | yām iyam [SV 211,21] etvam<sup>221</sup> ca.
- kena ghaṭakharpareṇa kumbhārdhabhāgena | kim krtvā | trṣitas san |
- <sup>8</sup> ambu <'ā>[[a]]mbhaḥ [[ālabhya]] prāpyety arthaḥ ∥ tṛṣito [']pi, ghaṭakharpareṇa tasmai <||>
- <sup>9</sup> jalam <'>ādāya, paścāt svayam<sup>222</sup> pibāmīti kāṭhinyam | alpamātram <|>
- jalam dravaņāvašeṣam<sup>223</sup> ānayiṣyasīti cet<sup>224</sup>, tatrāha ∥ kimbhūtam < | >
- ambu $^{225}$  karakośapeyam. karakośena hastapātreņa. kośas tu ku<t>[d]ma[=]
- $le^{226}$   $p\bar{a}tre$  (!) iti  $Y\bar{a}dava\dot{h}^{227}$  | peyam pīyate iti [peyam],  $\bar{\iota}^{[c]}$   $c\bar{a}^{[a}[h]$  [SV
- 451,32], anena ya[=] pratyaya[s] syād,  $\bar{a}k\bar{a}rasya\ c < o > [[e]]k\bar{a}rah$  [SV 451,32]. añjalim pūrya<sup>228</sup> jalam pibet<sup>229</sup> ||
- 14 Īdṛśam²30 <'>ānayeyaṃ, na tv alpam iti bhāvaḥ ∥ yadi no<'>paḍhauka $y\bar{a}[=]$
- ni < ||> tadāham, bhāvenānuraktā²³¹ yā vanitā yoṣit, tasyāḥ sura[=]
- tāni sambhogāni taiḥ, śapeyam śapatham kuryām ∥ śapanam śapathah
- pumān ity Amaraḥ [1.5.9] | iṣṭasya hi śapathaḥ kriyate. ataḥ Śrī[=]
- <sup>18</sup> kālidāsasya bhāvānuraktavanitāsuratam evestam iti jñāyate<sup>232</sup> || 23 ||
- atmabuddhyanusāreņa tīkeyam kalpitā mayā | kavi<sup>233</sup>Śrīkā[=]
- ²º l<a>[[i]]dāsasyāśay<aṃ>[o]²³⁴ naiva prakāśyate || pāṭhaṃ vinā. mayā ţīkā padyānām

23.

23.

¹ dviśatāni ca²³⁵ || nirmitā bhūmidevānām vrndam natvā gurūn²³⁶ api ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kṣemaṅkaraprapautreṇa Paṅktovaṃśodbhavena<sup>237</sup> ca | Bālakṛṣṇasya putreṇa |

³ Kuśalākhyena dhīmatā ∥ 3 ∥ yugmam ∥ Śrīpatir jyotiṣām madhye yo

<sup>4 [&#</sup>x27;]bhūc chreṣṭho hi śarmabhāk | tasya pautreṇa ṭikeyaṃ kr̥tā śreṣṭhāti[=]

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> bhāvadā  $\parallel$  4  $atibh\bar{a}vad\bar{a}$  <'>tijñānadā  $\parallel$  bhādrake vā<sup>238</sup> sitāṣṭamyā[=]

 $<sup>^6</sup>$ m indurkșe cādyayogake  $\|$  nāgavedācalābje [1748] tu cābde  $^{239}$  [']bhūd Gū-ḍhadīpikā  $\|$  5  $\|$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> iti Śrīmacchrīmahākavikālidāsakrtaghatakharparopari

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kuśalamiśraviracitā Gūḍhadīpikā samāptā ∥ samvat 72<sup>240</sup> ∣

<sup>9 &</sup>lt;sup>241</sup>āṣāḍha vati 12 pāriteyam mayā **Rājānānandarāmeņe**ti śubham Om || ~ ||

## 2.1. Noten zum Text

- 1. Fehlt bei N.
- 2. Die Legende von Kālidāsas Aufenthalt am Hofe König Bhojas in Ballālas Bhojaprabandha. Vgl. Gray 1950: 28ff.
- 3. N athā°.
- 4. N tām.
- 5. N varņayatu°.
- 6. N prati abravīt.
- 7. N °sambandho.
- 8. Vgl. Daņdin, Kāvyādarśa 1.14ab: sargabandho mahākāvyam ucyate tasya lakşanam | Vgl. ferner Nobel 1925: 140ff.
- 9. N°ācārāḥ. Vgl. MBhāṣ (ad Pāṇ.1.3.1) K. 1:253,5-6: maṅgalādīni maṅgalamadhyāni mangalāntāni hi śāstrāņi prathante.
- 10. N °cite.
- 11. N upetyādi.
- 12. Ausführung fehlt.
- 13. Zur gleichen Diskussion vgl. TSD 1,12-15.
- 14. Ergänzung nicht ausgeführt.
- 15. N gibt den Abschnitt 3<sup>6-8</sup> unserer Handschrift an dieser Stelle modifiziert Wieder: nāpy anyasmād api iti [29] pakṣasya kavibhir upekṣ<a>[i]tatvāt sarvatrāpi niyatena tadanupapatter eva vilokyamānatvāt.
- 16. N tac cā°.
- 17. N vivi°.
- 18. Vgl. Daņdin, Kāvyādarśa 1.14cd: āśīr namaskriyā vastunirdeśo vāpi tanmu $kham \mid \mid$ .

- 19. N: Vgl. Note zu 2<sup>16</sup>.
- 20. N meghā.
- 21. N uktā.
- 22. N kunda°.
- 23. Fehlt bei N.
- 24. N nihitam.
- 25. N kunda° dvitīya sambadhyate.
- 26. N nihitam.
- 27. Vgl. Harşakīrti, ŚN 59: ākāśam ... | kham ... | |
- 28. N °rthyam bhavaty ato.
- 29. N yoge ki[m]cit.
- 30. Vgl. Mbh ad Pāṇ 2.3.28 (Vārtt.1): pañcamīvidhāne 'yaplope karmaṇy upasaṃkhyānam ... prāsādam āruhya prekṣate [=] prāsādāt prekṣate. Vgl. auch SV 147,32-33: kyaplope karmaṇy adhikaraṇe ca pañcamī vaktavyā | harmyāt prekṣate [=] harmyam āruhya prekṣata ity arthaḥ.
- 31. Fehlt bei N.
- 32. N api niścaye.
- 33. N ravicandrau raviś ca ...
- 34. Fehlt bei N, vgl. vorangehende FN.
- 35. Die Zählung der Wörter dient vermutlich dazu, die bei Yamakas durchzuführende, richtige Worttrennung am Ende der Pādas sicherzustellen.
- 36. Unklar. Gemäß der von Kuśala befolgten Praxis der Wortzählung dürfte gemeint sein, daß in einem Kunstgedicht die Wörter eines Kompositums nicht getrennt zu zählen sind. Kuśala zählt stets ein Kompositum als ein Wort. N kāvyarūpā ca cheditāni īryyārūpā vā (?).

- 37. Dies Versmaß nur unter anderen Namen bekannt, vgl. zu diesen Hahn 1971: 216 ad VMS 131.
- 38. N ādime grame.
- 39. Fehlt bei N.
- 40. Fehlt bei N.
- 41. nad avyakte śabde.
- 42. N nadantītīti nadantāķ aprakāśaśabdam.
- 43. N meghāgame tu.
- 44. N na kevalam < a > camdravamti punar ...
- 45. Fehlt bei N.
- 46. Fehlt bei N.
- 47. N istah.
- 48. N tatājās.
- 49. N °sevitāram arddhah.
- 50. N nabho meghair.
- 51. Zur Bedeutungsmodifizierung von Wurzeln durch Präverbien vgl. SV 389,26-29.
- 52. N prāpty°.
- 53. N śīle.
- 54. N atpādite.
- 55. N dharantīti.
- 56. Vgl. 1<sup>15</sup> und 15<sup>4</sup>, wo vrtti in der Bedeutung von vrtta auftritt.
- 57. N tallakṣaṇaṃ vasanta°...

- 58. N tabhajās tato gū. Mit Kedārabhaṭṭa ist für die ersten zwei fehlenden Silben wohl *uktā* zu ergänzen (Briefl. Mitteilung M.Hahn, 1.4.1992).
- 59. N praty.
- 60. N sayeja.
- 61. Fehlt bei N.
- 62. N °ādayo.
- 63. Fehlt bei N.
- 64. N bhogino yogino.
- 65. N bhoti ity.
- 66. N tad.
- 67. N tādrsyah.
- 68. Fehlt bei N.
- 69. N kha°.
- 70. N viśese na bhrayati.
- 71. Fehlt bei N.
- 72. Fehlt bei N.
- 73. N °tilaka.
- 74. N manmathena hrdi hantum.
- 75. N °darīșu.
- 76. N sati.
- 77. N °tayā.
- 78. Dharanikośa 251: kham vyomendriyalokeșu.
- 79. N yamakala°.

- 80. N manmathena kāmadevena.
- 81. Vgl. Padacandrikā des Rāyamukuṭa ad Amara 1.1.20 (Ed. K.K.Dutta, Calcutta 1966): mano mathnāti iti manmathaḥ / pṛṣodarādiḥ //. Der gaṇa pṛṣodarādi wird bereits im Mbhāṣ ad Pāṇ 6.3.109 als ākṛtigaṇa angesehen (G.Cardona an A.Wezler, 15.9.1991).
- 82. N kulakam kālāpakam.
- 83. Vgl. dazu Lienhard 1984:66-67 (dort irrtümlich stets kapāla<sup>o</sup>!).
- 84. N prakațann.
- 85. N āmttatā.
- 86. N kṛpā ghṛṇā.
- 87. Fehlt bei N.
- 88. Fehlt bei N.
- 89. Dharanikośa 2374: pāmśulo harakhaṭvāṅge.
- 90. N kim tu.
- 91. N kāmo dīpanam.
- 92. = Kosambi 1948, NŚ 54cd.
- 93. N °yanta iti śīghrakālagāminaḥ.
- 94. N iti śīghra°.
- 95. N nabha.
- 96. N °dayanti.
- 97. N mayā vinādya.
- 98. N śobhate.
- 99. Fehlt bei N.
- 100. N sto rasah.

- 101. Amarakośa 2.5.17: stokakaś cātakaḥ samāḥ.
- 102. SV 216,9-10: samo; SV 443,23: ācchādane.
- 103. Vgl. oben 59.
- 104. Fehlt bei N.
- 105. N na 'pīty.
- 106. N sunrte.
- 107. N ca.
- 108. N °pādāni.
- 109. N kalapo varho.
- 110. N śalam.
- 111. N dṛṣṭārtha°.
- 112. Vgl. Halāyudha: kaśabdaḥ sukhavāyvambubrahmamastakavācakaḥ (ARM 5.61cd).
- 113. N satāpam.113.
- 114. N śalam.
- 115. N tava nāsti.
- 116. N °gaņḍapatijāla°.
- 117. hetunā bis kāntayā fehlt bei N.
- 118. Fehlt bei N.
- 119. N anādāv api vasādayo.
- 120. Ms Raum ausgespart für ca. 8 Akṣaras. N keine Aussparung.
- 121. N °bhūtāyā kāntāyā.
- 122. Amarakośa 2.6.96: alakāś cūrņakuntalāḥ.

- 123. N°ānkān.
- 124. N °opāntivi°.
- 125. N proșitānām api kā°.
- 126. N chubhakasārakāņ.
- 127. N āvadhim dina.
- 128. N gāyetta dankitam.
- 129. N patito kṣipitām.
- 130. N padāti 15.
- 131. N °oddhitta.
- 132. N prāpadyati.
- 133. Fehlt bei N.
- 134. N °carye.
- 135. N ujjalo.
- 136. N mataḥ.
- 137. N kānanam vanam vā.
- 138. N °taḥ ku° praphulta tāni.
- 139. N ānanebhyaḥ samutsukāḥ.
- 140. N amādy etasya.
- 141. N °saraḥ.
- 142. N °lile.
- 143. N °vrteşu.
- 144. N satsu vā.
- 145. N kīdṛśya.

- 146. N tutāder.
- 147. Dharanikośa 247: sakhā mitram sahāye ca pramukhaś cādimukhyayoḥ.
- 148. N °yati.
- 149. N °ka.
- 150. = Śrutabodha 2, nach der Ausgabe: Śrutabodha-Vrttaratnākarau granthau śrīkālidāsa-śrībhaṭṭakedāraviracitau. Publ. with Skt. comm.s. Bombay s.1947 (Briefl. Mitteilung A.Aklujkar, 8.11.1991; mir nicht zugänglich).
- 151. N şakāsya.
- 152. N nyan na.
- 153. N vaiśākho ... radha.
- 154. Fehlt bei N.
- 155. N°tvād akarmakabhāvaḥ.
- 156. N jane.
- 157. Dharanikośa 2985: ha syāt sambodhane padapūrane 'navyayam śive.
- 158. N jale jane.
- 159. Fehlt bei N.
- 160. N °kokaka°.
- 161. N cānava°.
- 162. N na gakūsi.
- 163. N laksmā.
- 164. Fehlt bei N.
- 165. N °oddhato.
- 166. N ketamāno.

- 167. N °rgo.
- 168. Fehlt bei N.
- 169. N vanāno tetrot°.
- 170. N śale.
- 171. N °jiti.
- 172. Fehlt bei N.
- 173. N kānanām.
- 174. Fehlt bei N.
- 175. N °hāsya.
- 176. N tra he.
- 177. N 'bhinavyo navīno ...
- 178. N 'vanatā.
- 179. N natāsmi.
- 180. N kusumā°.
- 181. N sati.
- 182. N kamcit.
- 183. N bharau. Gemäß briefl. Mitteilung von M.Hahn (1.4.1992) findet sich diese D. G. Verfasser von diese Definition als offensichtliches Allgemeingut der Verfasser von Chandel (5.20) Iavakīrti (2.123 mit Chandaḥśāstras gleichlautend auch bei Jayadeva (6.30), Jayakīrti (2.123, mit atra stott atra statt āha), Ratnākaraśānti (2.35), Kedārabhaṭṭa (3.48) und Gaṅgādāsa (2.12.10) (2.12.10). Vgl. zu diesen Autoren Hahn 1971: 67-72.
- 184. N °nitā°.
- 185. N udīkṣa.
- 186. N śresthah.
- 187. N °priyam.

188. N °carya.

189. N °dambatā°.

190. Viśvaprakāśakośa (lithographierte) Ausgabe im Ṣaṭkośasaṃgraha (Kāśī, saṃvat 1930), S.62, sowie die Ausgabe von Śīlaskandha Sthavira und Ratna Gopāla Bhaṭṭa [Chowkhamba Sanskrit Ser.160 & 168], Benares 1911, lesen dagegen: kadambam āhuḥ siddhārthe nīpe 'pi nikurambake | (XXII 7 ab). (Briefl. Mitteilung C.Vogel, 3.5.1991).

191. N apa°.

192. N °ecchayā.

193. N °lato.

194. N°kāla.

195. N °vallīm imdamvati.

196. N mai°.

197. Dharaṇikośa 1300: madhu madye ca kṣaudre ca madhu puṣparase jale / madhuś caitre madhūke tu madhur daityavasantayoḥ ||

198. Amaraḥ: Fehlt bei N. Vgl. zum Zitat Vaijayantī 1.1.35ab: kālaḥ krtāntaś śamanaḥ kīnāśo dakṣiṇādhipaḥ | Dharaṇikośa 2449: kālo yame mahākāle mrtyau samayakrṣṇayoḥ |

199. N °mās.

200. N °tayāḥ.

201. N prati ā°.

202. N niśasyā°.

203. Fehlt bei N.

204. N 'nilah.

205. N eva nalas.

206. N anayeti.

- 207. N tac.
- 208. N °ndāḥ.
- 209. N dișu.
- 210. N saimā°.
- 211. N °yāḥ.
- 212. N °yati.
- 213. N °vatitāsara°
- 214. N udake varava-pareņa.
- 215. N °vargam.
- 216. N °vyākhyānaiva.
- 217. Zur Optativbildung vgl. SV 210,29-211,24.
- 218. N krtvā.
- 219. N jīyeya siddham.
- 220. N vaheye.
- 221. N °tve.
- 222. N °ye.
- 223. N sravaņāviśe°.
- 224. N ānayişyasi cet.
- 225. N amşu.
- 227. Vaijayantī 2.1(nānālinga°).15: kośo 'strī kuḍmale divye śāstre 'rthaughe grhe tanau.
- 228. N °rja.

- 229. N pișed.
- 230. N īdṛśyam.
- 231. N bhāvanā°.
- 232. N sāyate.
- 233. N °veḥ.
- 234. N °āśaya.
- 235. N °śatā.
- 236. N ca tadgurūnn.
- 237. N pamkrvam°.
- 238. N bhādreka vau.
- 239. N °ācastātve nu cācche.
- 240. N 19.11.
- 241. Fehlt bei N.



